
363 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

 

 

 

 
Article history : 
Received 25 Oktober 2025  

Revised 20 November 2025 

Accepted 2 Desember 2025 

 

 

PRINSIP PENDIDIKAN INKLUSIF RASULULLAH : 

RELEVANSI HADIS DALAM MEMBANGUN 

PENDIDIKAN RAMAH DISABILITAS 

 

 

Umirul Musyarofah 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

musyarofahumirul@gmail.com 

Salwa Hajar 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

salwahajar45@gmail.com 

Naila Nafahatus Sahariyah Al-Ulya 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

nailanafa23.nn@gmail.com 

Rikza Syahrial Kurniawan 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

rikzakauman2002@gmail.com 

Muhammad Suyudi 

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 

suyudi57@uinsa.ac.id 

 

Abstrac 

Inclusive education is a vital paradigm in establishing an equitable, adaptive, and 

disability-friendly educational system. Within the Islamic context, the values of inclusive 

education are neither foreign nor novel; they were already practiced during the prophetic 

era of the Prophet Muhammad SAW. This study aims to explore the principles of 

inclusive education reflected in the Prophetic traditions (ḥadīth), particularly those 

narrated by Imam Tirmidzi Imam Malik in al-Muwaṭṭa’, and Imam Ibn Majah. These 

narrations illustrate the Prophet’s interactions with companions with disabilities, such as 

‘Abdullah ibn Umm Maktūm, and his prophetic attitude in granting them roles, dignity, 

and religious responsibilities. The research employs a qualitative descriptive approach 

through content analysis and thematic interpretation to extract contextual meanings from 

the hadiths. The findings reveal that principles such as recognition of human dignity, 

functional justice, social empowerment, and structural accommodation of persons with 

disabilities were foundational to the Prophet’s educational practice. These insights are 

reinforced by the social model of disability, Amartya Sen’s capability approach, and the 

Islamic legal framework of maqasid syariah, which upholds the protection of life, 

intellect, and human dignity as fundamental objectives. The study concludes that 

integrating prophetic values into the development of inclusive education is highly 

relevant to transforming the national education system into one that is more humanistic, 

inclusive, and transformative. 

Vol. 9 No. 2, Desember 2025, pp. 363 -382 

Prodi Magister Pendidikan Islam, Universitas Muhammadiyah Surabaya 

mailto:salwahajar45@gmail.com
mailto:nailanafa23.nn@gmail.com
mailto:rikzakauman2002@gmail.com
mailto:suyudi57@uinsa.ac.id


364 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

Keywords: Inclusive Education, Prophetic Hadith, Disability, Maqasid Syariah, 

Capability Approach, Islamic Humanism 

 

Abstrak 

Pendidikan inklusif merupakan paradigma penting dalam menciptakan sistem 

pendidikan yang adil, adaptif, dan ramah bagi semua peserta didik, termasuk mereka 

yang menyandang disabilitas. Dalam konteks Islam, nilai-nilai pendidikan inklusif 

tidaklah asing, bahkan telah terimplementasi sejak masa kenabian Rasulullah SAW. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji prinsip-prinsip pendidikan inklusif yang 

tercermin dalam hadis Nabi, khususnya yang diriwayatkan oleh Imam Tirmidzi, Imam 

Malik dalam al-Muwaṭṭa’, dan Imam Ibnu Majah. Ketiga hadis tersebut menggambarkan 

interaksi langsung Rasulullah SAW dengan sahabat-sahabat penyandang disabilitas 

seperti Abdullah bin Ummi Maktum, serta sikap profetik beliau dalam memberikan 

peran, penghargaan, dan tanggung jawab keagamaan kepada mereka. Penelitian ini 

menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode analisis isi (content 

analysis) dan interpretasi tematik (thematic interpretation) dalam memahami makna-

makna hadis secara kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip seperti 

pengakuan martabat manusia, keadilan fungsional, pemberdayaan sosial, serta 

penghapusan hambatan struktural terhadap penyandang disabilitas telah menjadi bagian 

dari kebijakan pendidikan Rasulullah SAW. Temuan ini dikuatkan dengan teori social 

model of disability, capability approach dari Amartya Sen, serta kerangka maqāṣid al-

syarī‘ah yang menempatkan perlindungan jiwa, akal, dan martabat manusia sebagai 

tujuan utama. Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai profetik dalam 

pengembangan pendidikan inklusif sangat relevan untuk memperkuat transformasi 

sistem pendidikan nasional menuju sistem yang lebih humanis, inklusif, dan 

transformatif. 

Kata Kunci: Pendidikan Inklusif, Hadis Nabi, Disabilitas, Maqaṣid Al-Syariah, 

Capability Approach, Islam Humanis 

 

A. PENDAHULUAN 

 Pendidikan inklusif merupakan konsep progresif dalam dunia pendidikan modern yang 

berupaya menghapuskan segala bentuk diskriminasi dan eksklusi terhadap peserta didik, 

termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus1. Pendekatan ini menekankan bahwa 

setiap individu, tanpa memandang kondisi fisik, mental, sosial, atau intelektual, memiliki 

hak yang sama untuk memperoleh pendidikan yang bermutu dalam lingkungan belajar yang 

suportif dan responsif terhadap keberagaman. Dalam konteks global, prinsip ini diperkuat 

melalui berbagai konvensi dan deklarasi internasional seperti The Salamanca Statement 

(1994), Convention on the Rights of Persons with Disabilities (CRPD, 2006), hingga 

Sustainable Development Goals (SDGs 2030) yang menjadikan pendidikan inklusif sebagai 

pilar utama dalam pembangunan manusia2. Namun, dalam realitas di banyak negara 

termasuk Indonesia, pendidikan inklusif masih menghadapi tantangan serius, baik dalam 

aspek infrastruktur, kebijakan, sumber daya manusia, maupun paradigma masyarakat. 

 
1 S. E David Wijaya, Manajemen Pendidikan Inklusif Sekolah Dasar (Prenada Media, 2019). 
2 U. G Assembly, “Convention on the Rights of Persons with Disabilities,” Ga Res 61 (2006): 106. 



365 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

 Dalam diskursus keislaman, tema disabilitas dan inklusi pendidikan belum mendapat 

perhatian yang setara dibandingkan isu-isu fikih klasik lainnya. Padahal, nilai-nilai inklusi, 

empati, dan keadilan sosial sejatinya telah terinternalisasi dalam ajaran Islam, khususnya 

dalam praktik kehidupan Rasulullah SAW. Beliau tidak hanya mengajarkan prinsip-prinsip 

etis secara verbal, melainkan juga mencontohkannya secara nyata dalam interaksi sosialnya 

dengan para sahabat yang memiliki keterbatasan fisik atau disabilitas. Spirit pendidikan 

inklusif dalam Islam bisa ditelusuri dari pendekatan kenabian yang tidak mendiskriminasi, 

bahkan memberdayakan individu dengan disabilitas dalam berbagai aspek kehidupan umat, 

termasuk dalam pendidikan, keagamaan, dan kepemimpinan3. Hal ini menunjukkan bahwa 

inklusi bukanlah konsep asing dalam Islam, melainkan bagian integral dari visi profetik 

Rasulullah SAW tentang masyarakat yang berkeadilan dan berkeadaban. 

 Salah satu sumber otoritatif yang mencerminkan prinsip-prinsip pendidikan inklusif 

Rasulullah SAW adalah hadis-hadis yang berkaitan dengan penyandang disabilitas. Dalam 

hadis riwayat Imam Tirmidzi, dikisahkan bagaimana Rasulullah SAW menegur sikap abai 

sebagian sahabat terhadap seorang buta. Nabi SAW mengajarkan bahwa nilai manusia tidak 

terletak pada fisik, melainkan pada ketakwaan dan amal perbuatannya. Ini merupakan 

prinsip utama inklusi yang menolak standar normatif fisik sebagai satu-satunya tolak ukur 

kelayakan dalam pendidikan atau kehidupan sosial. Sementara dalam hadis yang 

diriwayatkan Imam Malik dalam al-Muwaṭṭaʼ, kita menemukan bahwa Abdullah bin Ummi 

Maktum, seorang sahabat yang buta, ditunjuk Rasulullah SAW sebagai muadzin, 

menandakan kepercayaan terhadap kemampuannya meski memiliki keterbatasan visual. 

Bahkan dalam riwayat Ibnu Majah, Abdullah bin Ummi Maktum juga diberi mandat untuk 

mengimami shalat saat Rasulullah SAW tidak berada di tempat, sebuah bentuk pengakuan 

terhadap otoritas spiritual dan intelektual yang sangat inklusif4. 

 Praktik-praktik ini mencerminkan pemahaman Rasulullah SAW yang sangat progresif 

terhadap konsep kesetaraan hak dan peran sosial penyandang disabilitas. Dalam pendekatan 

maqāṣid al-syari’ah, tindakan Nabi SAW ini mencerminkan perlindungan terhadap jiwa 

(ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan martabat manusia (ḥifẓ al-‘irdh). Hal ini sejalan dengan 

teori capability approach dari Amartya Sen dan Martha Nussbaum yang menyatakan bahwa 

keadilan sosial bukan hanya soal distribusi sumber daya, tetapi juga soal pemberdayaan 

kemampuan individual untuk berpartisipasi secara penuh dalam masyarakat5. Rasulullah 

SAW tidak sekadar menciptakan ruang fisik yang inklusif, melainkan menata struktur sosial 

yang memberdayakan, mengakui kapasitas, dan menjamin martabat penyandang disabilitas. 

 Jika ditinjau dari perspektif sosiologi pendidikan, pendekatan Nabi SAW 

mencerminkan prinsip equal opportunity theory, yakni bahwa setiap individu harus diberi 

kesempatan yang sama untuk berkembang melalui pendidikan, tanpa hambatan yang 

disebabkan oleh diskriminasi struktural6. Dalam praktik pendidikan modern, hal ini 

mencakup desain kurikulum yang fleksibel, metode pembelajaran yang adaptif, pelatihan 

guru tentang kebutuhan khusus, serta penyediaan fasilitas dan teknologi bantu yang 

memadai. Dengan demikian, pendekatan Rasulullah SAW dalam menghadapi para sahabat 

 
3 S., & Pd, M Hanipudin, Pendidikan Islam Dan Isu Aktual Kontemporer (wawasan Ilmu., n.d.). 
4 Siti Nurnafisah, “Hadis-Hadis Berkaitan Tentang Para Difabel” (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah 

Jakarta, 2024). 
5 I Scoones, Penghidupan Berkelanjutan Dan Pembangunan Pedesaan (INSISTPress., 2020). 
6 T. Wulandari, Konsep Dan Praktik Pendidikan Multikultural (UNY Press, 2020). 



366 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

disabilitas bukan hanya relevan secara normatif, tetapi juga sangat aplikatif dalam 

perancangan pendidikan inklusif kontemporer. 

 Sayangnya, dalam sistem pendidikan kita saat ini, prinsip-prinsip tersebut belum 

sepenuhnya tercermin. Masih terdapat kesenjangan antara nilai-nilai keislaman yang 

inklusif dengan praktik pendidikan yang cenderung homogen dan normatif. Sekolah-

sekolah umum sering kali belum ramah terhadap ABK, bahkan belum memiliki kebijakan 

inklusi yang jelas7. Padahal, Islam sebagai sistem nilai semestinya menjadi landasan moral 

dan inspirasi dalam pengembangan sistem pendidikan yang adil. Oleh karena itu, mengkaji 

kembali hadis-hadis Rasulullah SAW tentang disabilitas menjadi penting, bukan hanya 

sebagai warisan spiritual, tetapi juga sebagai sumber epistemologis dalam membangun 

kerangka pendidikan inklusif yang berbasis pada nilai-nilai Islam. 

 Berdasarkan hal tersebut, artikel ini bertujuan untuk menelusuri prinsip-prinsip 

pendidikan inklusif Rasulullah SAWsebagaimana terekam dalam hadis-hadis sahih dari 

Tirmidzi, Malik, dan Ibnu Majah. Kajian ini tidak hanya mendeskripsikan riwayat, tetapi 

juga menganalisis relevansinya terhadap konstruksi pendidikan ramah disabilitas dalam era 

modern. Dengan menggabungkan pendekatan filologis terhadap teks hadis dan pendekatan 

interdisipliner dari studi disabilitas, tulisan ini diharapkan mampu memberikan kontribusi 

teoritis dan praktis dalam pengembangan pendidikan Islam yang lebih inklusif, humanis, 

dan transformatif 

 

B. METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi kasus, 

yang bertujuan untuk memahami secara mendalam nilai-nilai pendidikan inklusif dalam 

Hadits Nabi melalui pendekatan tafsir tarbawi dan penerapannya terhadap anak 

berkebutuhan khusus di SD Islam Roushon Fikr Jombang. Pendekatan kualitatif dipilih 

karena dianggap paling sesuai untuk mengeksplorasi makna teks-teks Hadits dalam konteks 

pendidikan, khususnya ketika teks tersebut dikaji dari perspektif tarbawi dan 

diimplementasikan dalam praktik pendidikan inklusif di tingkat sekolah dasar. Studi kasus 

ini dilakukan untuk menggali secara menyeluruh konteks sosial, budaya, dan spiritual yang 

melatarbelakangi pelaksanaan pendidikan inklusif Islami di sekolah tersebut. 

 Lokasi penelitian ini berada di SD Islam Roushon Fikr Jombang, yang merupakan salah 

satu sekolah dasar Islam yang telah menerapkan sistem pendidikan inklusif, di mana siswa 

berkebutuhan khusus diberikan kesempatan belajar bersama siswa lainnya dengan 

pendampingan khusus. Sekolah ini memiliki 13 siswa berkebutuhan khusus yang masing-

masing didampingi oleh guru pendamping. Kehadiran guru pendamping serta dukungan 

pihak sekolah menjadi titik penting dalam penelitian ini karena memungkinkan 

terlaksananya proses pendidikan yang ramah, adaptif, dan berlandaskan nilai-nilai 

keislaman, khususnya nilai-nilai profetik yang bersumber dari Hadits Nabi. 

 Subjek penelitian terdiri dari guru pendamping anak berkebutuhan khusus, guru mata 

pelajaran agama Islam, serta kepala sekolah, yang dipilih secara purposive. Pemilihan 

informan dilakukan berdasarkan pertimbangan pengalaman dan keterlibatan aktif mereka 

dalam proses pembelajaran dan pembentukan karakter Islami bagi siswa berkebutuhan 

khusus. Informan yang dipilih memiliki pengalaman minimal satu tahun dalam 

 
7 W., Batubara, W. A., & Siregar, A. S Fazira, “Integrasi Pendidikan Multikultural Dalam Sistem Pendidikan 

Nasional: Strategi Membangun Masyarakat Inklusif Dan Toleran,” Pendalas: Jurnal Penelitian Tindakan Kelas Dan 

Pengabdian Masyarakat 4, no. 6 (2024): 186–203. 



367 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

mendampingi ABK dan memiliki pemahaman yang baik tentang nilai-nilai keislaman yang 

bersumber dari Hadits. 

 Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui wawancara mendalam, 

observasi langsung, dan studi dokumentasi. Wawancara digunakan untuk menggali 

pemahaman informan terkait nilai-nilai inklusif yang terdapat dalam Hadits Nabi, serta 

implementasinya dalam pembelajaran. Observasi dilakukan untuk melihat secara langsung 

proses pembelajaran dan interaksi antara guru dan siswa berkebutuhan khusus, sementara 

dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan data pendukung seperti rencana 

pembelajaran, bahan ajar keagamaan, dan kebijakan sekolah. 

 Analisis data dalam penelitian ini mengikuti model analisis interaktif yang 

dikembangkan oleh Miles dan Huberman, yang mencakup proses reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan8. Data yang diperoleh dari hasil wawancara, observasi, dan 

dokumentasi diseleksi dan difokuskan pada aspek-aspek yang relevan dengan nilai-nilai 

pendidikan inklusif dalam Hadits. Setelah data dirangkum dan disajikan dalam bentuk 

naratif, peneliti kemudian menarik makna dan kesimpulan berdasarkan pola-pola temuan di 

lapangan. Kesimpulan yang diperoleh akan diverifikasi melalui triangulasi data untuk 

memastikan validitas dan keabsahan temuan9. Pendekatan ini diharapkan mampu 

mengungkap kontribusi Hadits Nabi dalam membentuk pendidikan yang inklusif, humanis, 

dan transformatif bagi anak-anak berkebutuhan khusus di lingkungan pendidikan Islam. 

 

C. HASIL DAN PEMBAHASAN 

 Pendidikan inklusif adalah pendekatan yang menekankan pentingnya memberikan 

kesempatan yang setara kepada semua individu, tanpa membedakan latar belakang, kondisi 

fisik, atau kemampuan mereka10. Dalam konteks pendidikan Islam, prinsip inklusivitas dapat 

ditemukan dalam banyak aspek ajaran Nabi Muhammad SAW, termasuk dalam cara beliau 

memperlakukan sahabat-sahabat yang memiliki keterbatasan fisik11. Hadis-hadis yang 

diriwayatkan oleh para Imam besar seperti Tirmidzi, Malik, dan Ibnu Majah memberikan 

contoh konkret mengenai penerapan prinsip inklusivitas dalam kehidupan sehari-hari, 

khususnya dalam konteks peran sosial dan agama yang dijalani oleh penyandang disabilitas. 

 Hadis-hadis ini mengisahkan bagaimana Rasulullah SAW memberikan peran penting 

kepada sahabat yang memiliki keterbatasan fisik, seperti Bilal bin Rabah yang berkulit hitam 

dan Abdullah bin Ummi Maktum yang buta, dalam tugas-tugas keagamaan yang sangat 

penting12. Kisah-kisah ini menunjukkan betapa Rasulullah SAW tidak membedakan 

kemampuan fisik dalam menilai potensi seseorang, melainkan lebih mengutamakan integritas 

spiritual, kecakapan moral, dan kontribusi sosial. Dengan memberikan mereka peran yang 

substansial, Rasulullah SAW mengajarkan bahwa setiap individu memiliki hak yang sama 

untuk berkontribusi dalam masyarakat, termasuk dalam aspek ibadah dan pelayanan sosial. 

 Melalui hadis-hadis yang mencakup azan yang dikumandangkan oleh Bilal dan 

Abdullah, kita dapat memaknai bahwa Islam mengajarkan nilai keadilan dan penghargaan 

 
8 Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi, 2017. 
9 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D (Alfabeta, 2010). 
10 T Sukomardojo, “Mewujudkan Pendidikan Untuk Semua: Studi Implementasi Pendidikan Inklusif Di Indonesia,” 

Jurnal Birokrasi & Pemerintahan Daerah Volume 5, no. 2 (2023): 205–14. 
11 LLL Maulidiyah, “Pendidikan Agama Islam Berbasis Inklusi Pada Kepala Nabi Muhammad SAW (Studi Analisis 

Kitab Nurul Yaqin Karya Muhammad Al-Khudhari Bek)” (IAIN Ponorogo, 2022). 
12 David Wijaya, Manajemen Pendidikan Inklusif Sekolah Dasar. 



368 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

terhadap setiap individu, baik itu penyandang disabilitas atau tidak. Tidak hanya memberikan 

mereka peran simbolis, tetapi juga memastikan mereka berpartisipasi secara aktif dalam 

kehidupan sosial dan keagamaan, sesuai dengan kapasitas dan potensi yang dimiliki. 

Pemberian peran yang substansial kepada penyandang disabilitas ini juga menunjukkan bahwa 

pendidikan, dalam pandangan Islam, harus mengutamakan partisipasi aktif dari semua individu 

tanpa terkecuali13. 

 Dengan melihat prinsip-prinsip yang terkandung dalam hadis-hadis tersebut, kita bisa 

memahami bagaimana ajaran Islam memberikan dasar yang kuat untuk menciptakan sistem 

pendidikan inklusif yang menghargai keberagaman dan memastikan bahwa semua individu, 

terlepas dari keterbatasan fisiknya, memiliki kesempatan yang setara untuk berpartisipasi dan 

berkembang. Inklusivitas dalam pendidikan bukan hanya soal memberi kesempatan, tetapi 

juga memberikan peran yang bermakna bagi setiap individu dalam masyarakat. 

 Melalui pembahasan berikut, kita akan menganalisis hadis-hadis yang diriwayatkan 

oleh Imam Tirmidzi, Malik, dan Ibnu Majah, serta mengaitkan prinsip inklusivitas yang 

tcerkandung di dalamnya dengan penerapan dalam sistem pendidikan inklusif saat ini. Kita 

akan melihat bagaimana masing-masing hadis memberikan wawasan tentang bagaimana Islam 

menghargai dan mengakomodasi peran penyandang disabilitas dalam masyarakat, serta 

bagaimana nilai-nilai tersebut dapat diterjemahkan ke dalam praktik pendidikan yang adil dan 

inklusif. 

 

Hadis Tirmidzi 2957 

 

ا نزََلَتْ حَدَّثنََا مَحْمُودُ بْنُ غَيْلََنَ حَدَّثنَاَ وَكِيعٌ  حَدَّثنَاَ سُفْياَنُ عَنْ أبَيِ إسِْحَقَ عَنْ الْبرََاءِ بْنِ عَازِبٍ قَالَ لمََّ  

 ُ ِ صَلَّى اللَّّ   عَلَيْهِ وَسَلَّمَ } لََ يسَْتوَِي الْقاَعِدوُنَ مِنْ الْمُؤْمِنيِنَ { الْْيَةَ جَاءَ عَمْرُو ابْنُ أمُ ِ مَكْتوُمٍ إلَِى النَّبيِ 

ُ تعََالَى هَذِهِ الْْيَ قَالَ وَكَانَ ضَ  ِ مَا تأَمُْرُنيِ إِن يِ ضَرِيرُ الْبَصَرِ فَأنَْزَلَ اللَّّ ةَ رِيرَ الْبَصَرِ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّّ  

ُ عَليَْهِ وَسَلَّمَ إِيْتوُنيِ بِالْكَتفِِ وَالدَّوَاةِ  رَرِ { الْْيَةَ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّّ وْ اللَّوْحِ وَالدَّوَاةِ أَ  } غَيْرُ أوُلِي الضَّ  

ِ ابْنُ أمُ ِ  مَكْتوُمٍ وَهُوَ قَالَ أبَوُ عِيسَى هَذاَ حَدِيثٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ وَيقُاَلُ عَمْرُو ابْنُ أمُ ِ مَكْتوُمٍ وَيقَُالُ عَبْدُ اللَّّ  

ِ بْنُ زَائِدةََ وَأمُُّ مَكْتوُمٍ  هُ  عَبْدُ اللَّّ أمُُّ  
  

 “Telah menceritakan kepada kami Mahmud bin Ghailan, telah menceritakan kepada 

kami Waki', telah menceritakan kepada kami Sufyan dari Abu Ishaq dari Al Barra` bin 'Azib 

ia berkata, "Ketika turun (ayat) Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (yang tidak ikut 

berperang). QS. An-Nisa`: 95, 'Amru bin Ummi Maktum menghampiri Nabi SAW -ia adalah 

orang yang buta- lalu berkata, "Wahai Rasulullah, apa yang akan Anda perintahkan (sebagai 

ganti berperang) pada orang yang buta seperti saya?" lalu Allah menurunkan ayat ini, 

kemudian beliau bersabda, "Berikan padaku papan dan tempat tinta." Abu Isa mengatakan 

bahwa hadits ini hasan shahih. 'Amru bin Ummi Maktum disebut juga dengan Abdullah bin 

Ummi Maktum, nama aslinya adalah Abdullah bin Za`idah, sedangkan Ummi 

Maktum adalah ibunya”14. 

 Hadis Tirmidzi No. 2957 yang mengisahkan interaksi Rasulullah SAW dengan 

Abdullah bin Ummi Maktum merupakan sebuah narasi penting yang mengandung dimensi 

teologis, etis, dan sosiologis yang luas. Dalam konteks historis, Abdullah bin Ummi Maktum 

 
13 D., & Baidowi, A Sunandar, “Pendidikan Islam Inklusif: Memahami Kebutuhan Siswa Disabilitas,” Al Muntada 

1, no. 2 (2023): 73–84. 
14 M. ʿI At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, ed. Ed. A. M. Nasiruddin al-Albani (Dar al-Maʿrifah, 2007). 



369 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

adalah seorang sahabat Nabi yang buta sejak lahir. Meski memiliki keterbatasan fisik, 

kedudukannya dalam masyarakat Madinah dan di sisi Nabi sangatlah terhormat. Hadis ini 

berhubungan erat dengan turunnya ayat dalam surah An-Nisa’ ayat 95, yang membedakan 

antara orang-orang yang berjihad dan yang tidak, dengan pengecualian terhadap mereka yang 

memiliki uzur atau halangan tertentu, seperti disabilitas15. 

 Diriwayatkan bahwa ketika ayat yang memuji keutamaan jihad di jalan Allah turun, 

Abdullah bin Ummi Maktum mendatangi Nabi dengan hati yang gelisah dan bertanya tentang 

kedudukannya, sebab ia merasa tidak mampu ikut serta dalam jihad karena kebutaannya. 

Pertanyaan itu menandakan keinginan besar dari seorang penyandang disabilitas untuk tetap 

berkontribusi dalam perjuangan agama, sekaligus mencerminkan ketakwaan yang dalam16. 

Maka kemudian turunlah kelanjutan ayat tersebut dengan pengecualian: “kecuali bagi mereka 

yang memiliki uzur (ghayru uli adh-dharar)”, sebagai bentuk kasih sayang dan keadilan Allah 

terhadap hambanya yang mengalami keterbatasan fisik. 

 Dalam analisis tafsir, para mufassir seperti Ibnu Katsir, Al-Qurtubi, dan Quraish Shihab 

menaruh perhatian besar terhadap asbabun nuzul ayat ini. Ibnu Katsir menyebutkan bahwa 

pengecualian ini merupakan bentuk perhatian syariat terhadap realitas kehidupan manusia. 

Tidak semua orang memiliki kapasitas fisik yang sama, dan hukum Islam tidak bersifat absolut 

terhadap beban yang tidak mampu ditanggung oleh individu. Sementara itu, Quraish Shihab 

dalam tafsir Al-Misbah menggaris bawahi pentingnya keseimbangan antara dorongan jihad 

dan pengakuan terhadap keberagaman kondisi umat. Ia menyatakan bahwa keutamaan dalam 

Islam tidak hanya ditentukan oleh tindakan fisik semata, melainkan juga oleh niat dan keadaan 

individu yang bersangkutan17. 

 Hal ini sejalan dengan prinsip maqashid al-syari’ah yang dikembangkan oleh Imam 

Al-Syatibi, di mana syariat Islam bertujuan untuk menjaga dan melindungi lima hal pokok, 

agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta18. Dalam konteks ini, pengecualian terhadap mereka 

yang memiliki uzur seperti disabilitas merupakan pengejawantahan dari maqashid, khususnya 

dalam aspek perlindungan jiwa (hifzh al-nafs) dan akal (hifzh al-‘aql). Islam tidak 

memaksakan beban syariat kepada orang yang tidak mampu secara fisik atau mental, karena 

hal tersebut bertentangan dengan semangat kasih sayang dan keadilan Tuhan19, sebagaimana 

termaktub dalam QS. Al-Baqarah ayat 286: "Allah tidak membebani seseorang melainkan 

sesuai dengan kesanggupannya." 

 Lebih jauh lagi, kisah Abdullah bin Ummi Maktum tidak berhenti pada pengecualian 

dari jihad. Rasulullah SAW justru mengangkatnya menjadi salah satu muadzin, sejajar dengan 

Bilal bin Rabah, dan bahkan pernah menjadikannya pemimpin administratif Madinah saat Nabi 

sedang bepergian. Ini menunjukkan bahwa Rasulullah bukan hanya bersikap inklusif terhadap 

penyandang disabilitas, tetapi juga memberikan kepercayaan dan peran yang strategis kepada 

mereka dalam kehidupan sosial dan keagamaan. Dalam pandangan para ulama, hal ini 

merupakan teladan yang sangat luhur. Menurut Yusuf al-Qaradawi dalam bukunya Fiqh al-

 
15 M., et al. Romadhon, “Konsep Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam,” Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 1 

(2024): 20–28. 
16 M. T Chaer, “Pendidikan Inklusif Dan Multikultur Dalam Perspektif Hadis Nabi Saw,” Cendekia: Jurnal 

Kependidikan Dan Kemasyarakatan 14, no. 2 (2016): 209–30. 
17 Dedi Arianto, “Pandangan Islam Terhadap Pendidikan Inklusif,” Lentera : Kajian Multidisiplin Ilmu, 2022. 
18 A., & Latif, M. Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah,” Journal of Disability 

Studies and Research 2, no. 1 (2023): 95–105. 
19 N. H., & Zuhri, S. Maufur, Modul Pelatihan Fiqh Dan Ham (Lkis Pelangi Aksara., 2014). 



370 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

Awlawiyyat, hal semacam ini menunjukkan prioritas dalam syariat Islam bukan pada fisik, 

tetapi pada kompetensi, keimanan, dan tanggung jawab moral20. 

 Dalam pendekatan modern, hal ini dapat ditinjau melalui teori Social Model of 

Disability yang dikembangkan oleh Michael Oliver. Teori ini menyatakan bahwa disabilitas 

bukan semata-mata terletak pada kondisi fisik seseorang, tetapi pada bagaimana masyarakat 

membentuk sistem yang eksklusif atau inklusif terhadap mereka21. Dengan kata lain, 

keterbatasan bukan berasal dari tubuh penyandang disabilitas, tetapi dari struktur sosial yang 

tidak mengakomodasi kebutuhan mereka22. Dalam hal ini, tindakan Nabi Muhammad SAW 

yang memberikan peran penting kepada Abdullah bin Ummi Maktum merupakan bentuk 

konkret dari sistem sosial yang inklusif dan responsif, jauh sebelum teori inklusi sosial 

berkembang di dunia modern. 

 Lebih dari itu, hadis ini juga mencerminkan nilai-nilai etika Islam dalam memuliakan 

manusia apapun kondisinya. Dalam QS. Al-Isra’ ayat 70 Allah menegaskan bahwa: "Dan 

sungguh telah Kami muliakan anak-anak Adam." Ayat ini mengindikasikan bahwa setiap 

manusia, tanpa melihat pada kekurangan fisik atau sosialnya, memiliki martabat yang dijamin 

oleh Tuhan. Oleh karena itu, dalam Islam tidak dikenal konsep pengucilan terhadap orang-

orang dengan keterbatasan. Justru, tanggung jawab sosial umat Islam adalah menciptakan 

ruang sosial yang merangkul, memberdayakan, dan memberikan hak-hak setara bagi mereka23. 

 Kisah Abdullah bin Ummi Maktum sekaligus menjadi bantahan terhadap pandangan-

pandangan budaya patriarkal atau sistem sosial feodal yang kerap memarginalkan orang-orang 

dengan disabilitas. Dalam kerangka tafsir sosiologis, seperti yang dikemukakan oleh Nasr 

Hamid Abu Zayd, wahyu ilahi tidak hadir dalam ruang hampa, melainkan sebagai respons atas 

realitas sosial, dan pada saat yang sama juga membentuk struktur sosial yang baru dan lebih 

adil24.  Maka, kisah ini bisa dilihat sebagai salah satu momen transformatif di mana Islam 

membongkar struktur hierarkis berdasarkan kekuatan fisik, lalu menggantinya dengan struktur 

yang berbasis pada nilai moral, kesetaraan, dan keadilan25. 

 Jika ditarik pada konteks masa kini, maka semangat dari hadis ini sangat relevan dalam 

merumuskan kebijakan publik dan keagamaan yang ramah terhadap penyandang disabilitas. 

Di berbagai negara, termasuk Indonesia, diskursus mengenai pendidikan inklusif, akses 

layanan kesehatan, peran keagamaan, dan keterlibatan sosial penyandang disabilitas semakin 

berkembang. Sayangnya, dalam praktiknya masih banyak hambatan struktural maupun 

kultural yang membuat penyandang disabilitas sulit mendapatkan ruang yang setara. Oleh 

karena itu, hadis ini bukan hanya menjadi referensi spiritual, tetapi juga sebagai dasar normatif 

dan praktis bagi para pembuat kebijakan, tokoh agama, dan institusi sosial dalam menciptakan 

masyarakat yang inklusif dan berkeadaban. 

 
20 I. N Fahmi, “ Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran PAI Dan Implikasinya Terhadap 

Sikap Sosial Siswa Di SMA MA’ARIF NU 1 Kemranjen Kabupaten Banyumas” (IAIN Purwokerto, 2021). 
21 M. Anshari, “Teori Disabilitas: Sebuah Review Literatu,” Modernity: Jurnal Pendidikan Dan Islam Kontemporer 

1, no. 1 (2020): 39–45. 
22 D., & Sumanti, T. S Desriadi, “Pendidikan Inklusif Dan Aksesibilitas Dalam Pendidikan Islam,” Tadbiruna: 

Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 2023, 335–50. 
23 M., et al. Munawir, “Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Al-Qur’an,” Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 1 (2024): 

30–40. 
24 H., & Zaenal, S Hamzah, “ Qur’anic Technobraille: Menuju Tunanetra Muslim Indonesia Bebas Buta Baca Al-

Qur’an,” Jurnal Sosioteknologi, 17, no. 2 (2018): 316–25. 
25 Mukhammad Alfani, “Edukasi Online Dan Aksesibilitas Pendidikan Dalam Perspektif Hadis,” Tarbawi 13, no. 2 

(2024). 



371 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

 Melalui hadis ini, terlihat bahwa Islam jauh lebih progresif daripada yang dibayangkan. 

Ia bukan hanya mengajarkan keimanan secara spiritual, tetapi juga menghadirkan sistem sosial 

yang merespon kebutuhan dan realitas manusia dengan seluruh keberagamannya. Abdullah bin 

Ummi Maktum bukan hanya dikenang sebagai sahabat Nabi yang buta, tetapi sebagai simbol 

inklusivitas dan bukti bahwa dalam Islam, nilai seorang manusia tidak ditentukan oleh 

penglihatan fisik, tetapi oleh kejernihan hatinya, ketulusan niatnya, dan kesungguhannya 

dalam berbuat baik. 

 Dengan demikian, hadis ini bukan hanya penting dalam kajian fiqih, tetapi juga harus 

ditempatkan dalam kerangka yang lebih luas: sebagai landasan moral, sosial, dan kemanusiaan 

Islam yang mengakui perbedaan sebagai kekayaan, bukan sebagai alasan untuk pengucilan. 

 

Relevansi Hadis Tirmidzi No. 2957 Dengan Pendidikan Inklusif Pada ABK 

 Dalam hadis riwayat Tirmidzi No. 2957, dikisahkan bahwa Abdullah bin Ummi 

Maktum, seorang tunanetra, mendatangi Rasulullah untuk meminta keringanan agar tidak 

mengikuti shalat berjamaah karena keterbatasan penglihatannya. Rasulullah pada awalnya 

memberi izin, namun kemudian setelah turunnya perintah Allah, beliau justru menugaskan 

Abdullah bin Ummi Maktum sebagai muadzin kedua setelah Bilal bin Rabah dan bahkan 

menggantikannya sebagai imam shalat ketika beliau bepergian. Hadis ini memiliki relevansi 

yang sangat penting dengan konsep pendidikan inklusif yang dewasa ini menjadi salah satu 

pilar keadilan sosial dalam dunia pendidikan. 

1. Pengakuan terhadap Martabat dan Hak Individu Disabilitas dalam Pendidikan 

  Hadis ini menunjukkan bahwa keterbatasan fisik bukanlah halangan untuk 

mendapatkan kepercayaan dan tanggung jawab sosial yang besar. Dalam konteks 

pendidikan inklusif, prinsip ini mengajarkan bahwa setiap peserta didik, termasuk Anak 

Berkebutuhan Khusus (ABK), memiliki potensi dan martabat yang sama sebagai manusia 

yang harus dihargai. Hal ini selaras dengan prinsip Universal Declaration of Human 

Rights Pasal 26 yang menyatakan ba hwa setiap orang berhak atas pendidikan tanpa 

diskriminasi. Dalam teori keadilan John Rawls, ini juga terkait dengan gagasan equal 

liberty dan fair equality of opportunity, di mana keadilan tidak hanya berarti perlakuan 

yang sama, tetapi juga pemberian kesempatan yang adil agar semua individu, termasuk 

mereka yang berkebutuhan khusus, dapat berkembang optimal26. Contoh 

implementasinya dalam dunia pendidikan bisa dilihat dari sekolah yang menyediakan 

akses fisik (seperti ram untuk kursi roda), materi ajar adaptif (seperti buku Braille atau 

audio untuk tunanetra), serta kebijakan penerimaan siswa yang terbuka bagi semua 

golongan. 

2. Pemberdayaan Melalui Peran Aktif dan Partisipasi dalam Lingkungan Pendidikan 
 Rasulullah tidak hanya menerima kehadiran Abdullah bin Ummi Maktum, tapi juga 

mengikutsertakannya secara aktif dalam kehidupan masyarakat. Ini menunjukkan 

pentingnya pemberdayaan dan partisipasi aktif ABK dalam lingkungan pendidikan, bukan 

hanya sebagai penonton tetapi sebagai pelaku aktif. Dalam teori Zone of Proximal 

Development (ZPD) dari Vygotsky, disebutkan bahwa proses pembelajaran akan efektif 

bila seseorang dibimbing untuk mencapai potensi maksimalnya melalui interaksi sosial27. 

 
26 A. K Soleh, “Mencermati Teori Keadilan Sosial John Rawls,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (2004): 

175–80. 
27 A. Ahdar and W. Wardana, “Belajar Dan Pembelajaran: Teori, Desain, Model Pembelajaran Dan Prestasi 

Belajar,” 2020. 



372 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

 Pendidikan inklusif harus memberikan ruang partisipasi bagi ABK dalam kegiatan 

sekolah, baik dalam proses pembelajaran maupun aktivitas ekstrakurikuler. Misalnya, 

seorang siswa dengan disabilitas intelektual dapat terlibat dalam proyek kelompok dengan 

pendampingan guru atau teman sebaya, yang juga meningkatkan empati dan nilai sosial 

peserta didik lainnya. 

3. Pemberian Akomodasi dan Penyesuaian dalam Proses Pembelajaran 

 Selanjutnya, hadis ini juga mengandung pelajaran penting mengenai fleksibilitas dan 

penyesuaian yang adil.  Rasulullah mempertimbangkan keadaan Abdullah dan 

memberikan dispensasi (rukhsah), tetapi tetap memberinya peran dan tanggung jawab. 

Hal ini mencerminkan prinsip reasonable accommodation dalam pendidikan inklusif, 

yakni bahwa sistem pendidikan harus melakukan penyesuaian terhadap kebutuhan peserta 

didik tanpa mengurangi esensi dari proses pembelajaran28. Pendekatan Universal Design 

for Learning (UDL) yang dikembangkan oleh CAST menekankan pentingnya 

menyediakan berbagai alternatif cara penyampaian materi, cara mengekspresikan 

pemahaman, dan cara melibatkan siswa dalam pembelajaran29. Implementasi praktis dari 

prinsip ini misalnya dengan memberikan waktu tambahan saat ujian bagi siswa dengan 

gangguan konsentrasi, atau menggunakan media visual dan taktil bagi siswa dengan 

gangguan pendengaran. 

4. Membangun Budaya Sekolah yang Inklusif dan Empatik 

 Di sisi lain, perilaku Rasulullah terhadap Abdullah bin Ummi Maktum juga 

menunjukkan nilai-nilai empati, kasih sayang, dan penerimaan yang mendalam. Ini 

memberi pelajaran bahwa pendidikan inklusif tidak akan berjalan hanya dengan kebijakan 

administratif, tetapi juga harus ditopang oleh budaya sekolah yang humanis dan suportif30. 

Teori social learning dari Albert Bandura menyatakan bahwa perilaku prososial siswa 

terbentuk dari model yang mereka amati yaitu guru dan lingkungan sekolah31. Maka dari 

itu, membangun budaya sekolah yang inklusif, ramah disabilitas, dan penuh empati adalah 

syarat penting. Program seperti pelatihan empati guru, kampanye anti-bullying terhadap 

ABK, hingga kegiatan “teman sebangku inklusi” bisa menjadi sarana membentuk budaya 

tersebut. 

5. Pendidikan sebagai Sarana Keadilan Sosial dan Transformasi Sosial 

 Hadis ini menyiratkan bahwa keterbatasan fisik bukanlah penghalang kontribusi sosial. 

Rasulullah tidak meminggirkan Abdullah bin Ummi Maktum dari peran public, 

sebaliknya, beliau memberdayakannya. Hal ini mencerminkan prinsip keadilan sosial 

dalam pendidikan. Paulo Freire dalam Pedagogy of the Oppressed menyatakan bahwa 

pendidikan sejati adalah pendidikan yang membebaskan dan memberdayakan, bukan 

mendominasi atau meminggirkan32. Maka, pendidikan inklusif menjadi sarana utama 

untuk mentransformasi struktur sosial yang diskriminatif menjadi lebih setara. 

 
28 Y. H., & Berangka, D Pranyoto, “Implementation of Inclusive Education in Elementary Schools in Merauke 

District: An Analysis of Challenges and Solutions,” Jurnal Masalah Pastoral 13, no. 1 (2025): 93–114. 
29 Y. F., & Jauhari, M. N Rosmi, “ Universal Design for Learning Pada Pembelajaran Pendidikan Jasmani Adaptif 

Di Sekolah Inklusi,” STAND: Journal Sports Teaching and Development 3, no. 2 (2022): 40–48. 
30 F., Khodijah, N., & Suryana, E Alfikri, “ANALISIS KEBIJAKAN PENDIDIKAN INKLUSI,” Journal of Syntax 

Literate 7, no. 6 (2022). 
31 N., & Fitriani, W Wahyuni, “Relevansi Teori Pembelajaran Sosial Albert Bandura Dan Metode Pendidikan 

Keluarga Dalam Islam,” Qalam: Jurnal Ilmu Pendidikan 11, no. 2 (2022): 60–66. 
32 A Zubaidi, IMAJI DAN REFLEKSI KRITIS PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM (Penerbit Indonesia Imaji., 

2022). 



373 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

Implementasinya misalnya dalam bentuk pelatihan vokasi untuk siswa dengan hambatan, 

pelibatan mereka dalam Musyawarah Perwakilan Kelas, serta membuka ruang karier atau 

beasiswa yang setara bagi lulusan ABK. 

 

Hadis Malik No. 148 

 

ُ عَليَْهِ   ِ صَلَّى اللَّّ ِ أنََّ رَسُولَ اللَّّ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ و حَدَّثنَيِ عَنْ مَالِك عَنْ ابْنِ شِهَابٍ عَنْ سَالِمِ بْنِ عَبْدِ اللَّّ  

جُلَا أعَْمَى لََ بلََِلَا ينَُادِي بلَِيْلٍ فكَُلوُا وَاشْرَبوُا حَتَّى ينَُادِيَ ابْنُ أمُ ِ مَكْتوُمٍ قَالَ وَكَانَ ابْنُ أمُ ِ مَكْتوُمٍ رَ   

أصَْبحَْتَ  ينَُادِي حَتَّى يقَُالَ لَهُ أصَْبحَْتَ   
 

 “Telah menceritakan kepadaku dari Malik dari Ibnu Syihab dari Salim bin Abdullah 

bahwa Rasulullah SAW bersabda, "Sesungguhnya Bilal mengumandangkan azan di malam 

hari, makan dan minumlah kalian hingga Ibnu Ummi Maktum mengumandangkan azan." 

Salim bin Abdullah berkata, "Abdullah bin Ummi Maktum adalah seorang laki-laki buta, ia 

tidak mengumandangkan azan hingga dikatakan padanya, 'Subuh telah tiba, 

Subuh telah tiba”33.  

 Hadis yang diriwayatkan oleh Imam Malik dalam al-Muwaṭṭa’, melalui jalur Malik 

dari Ibn Syihab dari Salim bin Abdullah, mengisahkan tentang dua muadzin utama pada masa 

Rasulullah SAW: Bilal bin Rabah dan Abdullah bin Ummi Maktum. Dalam hadis ini, 

Rasulullah SAW menyatakan bahwa azan yang dikumandangkan oleh Bilal terjadi pada 

malam hari (yakni sebelum masuk waktu subuh), sedangkan waktu yang benar-benar 

menandakan masuknya waktu subuh adalah ketika Abdullah bin Ummi Maktum 

mengumandangkan azan. Hal menarik dalam riwayat ini adalah bahwa Abdullah bin Ummi 

Maktum adalah seorang sahabat yang buta, dan ia hanya mengumandangkan azan ketika 

dikabarkan oleh orang lain bahwa waktu subuh telah masuk. 

 Kisah ini memberikan gambaran mendalam tentang bagaimana Rasulullah mengelola 

tugas-tugas keagamaan, termasuk azan, dengan prinsip inklusivitas yang tinggi. Penunjukan 

seorang tuna netra untuk mengumandangkan azan adalah keputusan yang sangat signifikan 

secara sosial dan spiritual. Dalam masyarakat Arab saat itu yang sangat patriarkis dan 

memuliakan kekuatan fisik pemberian peran keagamaan pada orang buta menunjukkan 

revolusi sosial Islam terhadap pandangan dominan terhadap disabilitas. 

 Dalam perspektif tafsir sosial-historis, seperti yang dikembangkan oleh Fazlur 

Rahman, konteks masyarakat sangat penting dalam memahami praktik Nabi. Islam hadir untuk 

menata kembali nilai-nilai sosial yang timpang, termasuk perlakuan terhadap penyandang 

disabilitas. Melalui Hadis ini, Rasulullah SAW mengajarkan bahwa keterbatasan fisik tidak 

menghalangi seseorang untuk berpartisipasi aktif dalam peran keagamaan dan sosial. Hadis ini 

juga menunjukkan penerapan prinsip syura dan partisipasi kolektif dalam pengambilan 

keputusan. Karena Abdullah bin Ummi Maktum tidak dapat melihat fajar, ia mengandalkan 

informasi dari masyarakat sekitarnya untuk menentukan waktu azan. Ini sejalan dengan prinsip 

ta‘āwun (saling tolong menolong) dalam Islam sebagaimana termaktub dalam QS. Al-

Mā’idah: 2: “Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa...” 

 Lebih lanjut, dalam perspektif maqaṣid al-syari’ah sebagaimana dikemukakan oleh al-

Syaṭibi, keputusan Rasulullah SAW mempercayakan azan kepada seorang buta mengandung 

 
33 Malik ibn Anas, “Al-Muwaṭṭa’. Kitab al-Salat, Bab Ma Ja’a Fi al-Imamah.,” n.d. 



374 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

aspek ḥifẓ al-‘aql (menjaga akal) dan ḥifẓ al-nafs (menjaga jiwa)34. Artinya, masyarakat tidak 

boleh mendiskreditkan potensi akal dan kapasitas sosial seseorang hanya karena keterbatasan 

fisiknya. Abdullah bin Ummi Maktum, meski tidak dapat melihat, memiliki kecakapan 

intelektual dan spiritual yang diakui oleh Nabi. 

 Ibnu Ḥajar al- Asqalani dalam Fath al-Bārī, juga menyebutkan bahwa azan Bilal 

disebut azan awwal (azan pertama), sebagai bentuk peringatan dini agar orang bersiap-siap 

untuk sahur dan ibadah. Sedangkan azan Ibnu Ummi Maktum adalah yang menandai 

masuknya waktu subuh secara pasti35. Ini menegaskan bahwa peran Abdullah bukanlah 

simbolis, tetapi substansial dan fungsional dalam pengaturan ibadah umat Islam saat itu. Dari 

segi keilmuan hadis, kedudukan hadis ini sangat kuat karena diriwayatkan oleh jalur yang 

shahih dan diterima dalam al-Muwaṭṭa’ Malik bin Anas, salah satu karya hadis paling awal 

yang sangat dihormati dalam tradisi Sunni. Penempatan dua muadzin dengan waktu dan fungsi 

yang berbeda juga menunjukkan kecermatan Rasulullah SAW dalam mengatur waktu ibadah 

umat secara sistematis dan inklusif. Sisi menarik lainnya adalah bahwa Rasulullah SAW tidak 

sekadar memberikan kedudukan spiritual kepada Ibnu Ummi Maktum, tetapi juga kedudukan 

fungsional36. Hal ini sejalan dengan gagasan Nurcholish Madjid bahwa Islam adalah agama 

yang tidak memisahkan antara dimensi teologis dan sosial. Dalam pandangan Cak Nur, 

keislaman yang otentik adalah yang menciptakan keadilan sosial dan pengakuan terhadap 

martabat semua manusia, termasuk yang memiliki keterbatasan37. 

 Dalam teori social model of disability yang dikembangkan oleh Michael Oliver, 

keterbatasan bukanlah halangan utama bagi penyandang disabilitas, melainkan struktur sosial 

yang gagal mengakomodasi mereka38. Nabi Muhammad SAW dengan bijak menghapus 

hambatan struktural tersebut dengan memberikan ruang nyata bagi penyandang disabilitas 

untuk menjalankan fungsi publik dan spiritual dalam masyarakat. Dengan demikian, hadis ini 

bukan hanya menjelaskan perbedaan waktu azan antara Bilal dan Ibnu Ummi Maktum, tetapi 

lebih dalam lagi, menunjukkan bagaimana Islam sejak awal berdiri di atas prinsip keadilan 

sosial dan pengakuan akan kapasitas individu, tanpa diskriminasi terhadap keadaan fisik 

seseorang. Ini menjadi model teladan bagi masyarakat Muslim modern dalam menciptakan 

ruang yang ramah disabilitas di masjid, lembaga pendidikan, dan ruang publik lainnya. 

 

Relevansi Hadis Dengan Pendidikan Inklusif Pada ABK 

1. Menghargai Potensi Berdasarkan Kemampuan, Bukan Keterbatasan Fisik 

 Hadis Malik no. 148 menegaskan bahwa meskipun Abdullah bin Ummi Maktum 

adalah seorang sahabat yang buta, Rasulullah memberinya peran penting sebagai muadzin 

untuk menandakan masuknya waktu subuh. Hal ini mencerminkan penghargaan terhadap 

potensi individu, bukan berdasarkan keterbatasan fisiknya. 

 Dalam dunia pendidikan inklusif, prinsip ini sangat relevan. Pendidikan tidak hanya 

berfokus pada aspek fisik atau keterbatasan yang dimiliki oleh seorang anak, tetapi pada 

 
34 Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.” 
35 A., & Aufa, M Rustandi, “Analisis Peran Surah Al-Fatihah Dalam Pelaksanaan Ibadah Sehari-Hari Menurut 

Mufassir Klasik Dan Kontemporer,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2025): 41–45. 
36 A Alfiani, “Hak-Hak Kaum Difabel Dalam Al-Qur’an: Meneladani Kisah Pada QS.‘Abasa (80) 1-10” 7, no. 2 

(2022): 167–86. 
37 N Majid, Islam, Kemodernan, Dan Keindonesiaan (Mizan Pustaka, 2008). 
38 F Nursyamsi, “Kerangka Hukum Disabilitas Di Indonesia: Menuju Indonesia Ramah Disabilitas,” Indonesian 

Center for Law and Policy Studies, 2015. 



375 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

potensi yang dapat dikembangkan sesuai dengan kapasitas masing-masing39. Berdasarkan 

Teori Multiple Intelligences (Howard Gardner), kita memahami bahwa kecerdasan atau 

potensi manusia tidak terbatas pada satu dimensi saja. Anak dengan disabilitas memiliki 

kemampuan untuk berkembang di berbagai bidang, seperti kecerdasan emosional, sosial, 

atau musikal, yang sering kali tidak dinilai dalam sistem pendidikan konvensional40. Oleh 

karena itu, dalam pendidikan inklusif, sangat penting untuk mengidentifikasi dan 

memaksimalkan berbagai jenis kecerdasan dan potensi siswa, tanpa mendiskreditkan 

mereka hanya karena keterbatasan fisik. 

2. Keterlibatan Sosial dan Kolaboratif dalam Pendidikan Inklusif 

 Rasulullah SAW tidak hanya memberikan tugas kepada Abdullah bin Ummi Maktum 

sebagai muadzin tanpa dukungan, tetapi juga menunjukkan bahwa meskipun Abdullah 

tidak dapat melihat fajar, ia dapat melaksanakan tugasnya dengan bergantung pada orang 

lain yang memberitahukan waktu. Ini menunjukkan pentingnya kerja sama sosial dalam 

dunia pendidikan, di mana setiap individu termasuk ABK dapat mengandalkan dukungan 

dari orang lain untuk mencapai tujuan bersama. 

 Dalam Ecological Systems Theory dari Bronfenbrenner, teori ini menekankan bahwa 

perkembangan anak dipengaruhi oleh berbagai lapisan sistem sosial di sekitarnya41. 

Dalam konteks pendidikan inklusif, ini berarti bahwa seluruh komunitas pendidikan 

(termasuk teman sebaya, guru, dan keluarga) memiliki tanggung jawab untuk menciptakan 

lingkungan yang mendukung bagi ABK. Dengan memanfaatkan prinsip saling membantu, 

setiap siswa, terlepas dari kemampuan fisiknya, dapat berkembang dengan lebih baik 

melalui dukungan sosial yang berkelanjutan. Jadi, kolaborasi antar semua pihak dalam 

pendidikan inklusif penting untuk kesuksesan individu dalam proses pembelajaran. 

3. Inklusivitas yang Bermakna dalam Sistem Pendidikan 

 Hadis ini mengajarkan bahwa Abdullah bin Ummi Maktum tidak hanya diberi posisi 

simbolis sebagai muadzin, tetapi juga diberi peran fungsional yang sangat vital. Waktu 

subuh yang ditandai oleh azan Abdullah bin Ummi Maktum adalah bagian yang esensial 

dari kehidupan umat Islam. Ini menunjukkan bahwa dalam sistem sosial Islam, 

inklusivitas harus bermakna, tidak hanya sebagai bentuk representasi, tetapi sebagai 

kontribusi nyata bagi masyarakat42. 

 Dalam dunia pendidikan inklusif, ini berarti bahwa siswa ABK tidak hanya dilibatkan 

dalam kelas sebagai penghias ruang, tetapi mereka harus diberikan kesempatan untuk 

berperan dalam kehidupan akademik dan sosial yang bermakna. Dalam teori Vygotsky 

tentang Zone of Proximal Development (ZPD), anak-anak (termasuk ABK) perlu 

diberikan tantangan yang sesuai dengan kemampuan mereka yang masih berkembang, 

sambil mendapat dukungan yang tepat dari lingkungan sekitar43. Dengan memberi ABK 

kesempatan untuk terlibat dalam proses pembelajaran yang berarti, sekolah dapat 

 
39 Mukhammad Alfani, “Edukasi Online Dan Aksesibilitas Pendidikan Dalam Perspektif Hadis.” 
40 C Nurhikmah, “Kecerdasan Majemuk (Multiple Intelligences) Siswa Sekolah Dasar Menurut Howard Gardner 

Dalam Perspektif Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4, no. 1 (2023): 30–39. 
41 A Rosyad, “Membangun Ketahanan Keluarga Dalam Al-Qur’an: Analisis Pendekatan Ecological Systems 

Theory,” Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu al-Quran Dan Tafsir 3, no. 2 (2023): 343. 
42 A., et al Suryahadi, “Telaah Pemikiran Amartya Sen Dan Martha Nussbaum: Relevansi Pendekatan Kapabilitas 

Dalam Konteks Indonesia,” Multikultura 12, no. 1 (2023): 45–60. 
43 M Jannah, “ PENGANTAR PENDIDIKAN ANAK USIA DINI,” Pengantar Pendidikan Anak Usia Dini, 2025, 

14. 



376 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

menciptakan partisipasi yang sejajar antara ABK dan siswa non-disabilitas, menciptakan 

lingkungan yang inklusif dan adil. 

4. Penerapan Prinsip Keadilan Sosial dalam Pendidikan Inklusif 

 Penunjukan Abdullah bin Ummi Maktum untuk mengumandangkan azan adalah 

simbol nyata dari keadilan sosial dalam Islam, di mana seseorang dengan disabilitas 

diberikan peran yang setara dan tidak dipinggirkan. Rasulullah SAW menunjukkan bahwa 

keadilan sosial bukan hanya tentang memberi ruang, tetapi juga memberi peran yang 

sejajar dan substansial dalam struktur sosial. 

 Konsep ini dapat dilihat melalui pendekatan Social Justice Theory dalam pendidikan, 

yang menyatakan bahwa setiap individu berhak mendapatkan akses yang setara terhadap 

pendidikan berkualitas, tanpa diskriminasi44. Teori ini diperkuat oleh Booth dan Ainscow 

dalam Index for Inclusion, yang menegaskan bahwa keadilan dalam pendidikan bukan 

hanya soal akses fisik ke ruang kelas, tetapi juga melibatkan pemberian kesempatan yang 

adil bagi ABK untuk berkembang, berpartisipasi dalam kegiatan sosial dan akademik, 

serta merasakan dampak positif dari Pendidikan45. 

 Prinsip keadilan sosial ini juga tercermin dalam kebijakan UNESCO’s Guidelines for 

Inclusion, yang mendorong sekolah untuk mengembangkan kebijakan yang memastikan 

setiap siswa termasuk ABK mendapatkan kesempatan yang setara dalam semua aspek 

pendidikan. Dengan demikian, Hadis ini mengajarkan bahwa dalam pendidikan inklusif, 

keadilan sosial adalah prinsip dasar yang harus diterapkan, tidak hanya dalam aspek akses, 

tetapi juga dalam aspek partisipasi yang bermakna. 

 

Hadist Ibnu Majah No. 1433 

 

نْ أبَيِ هُرَيْرَةَ أحَْمَدُ بْنُ سِنَانٍ حَدَّثنََا كَثِيرُ بْنُ هِشَامٍ حَدَّثنََا جَعْفرَُ بْنُ برُْقَانَ حَدَّثنََا يزَِيدُ بْنُ الْْصََم ِ عَ حَدَّثنََا   

َ لََ ينَْظُرُ إلَِى صُوَرِكُمْ  ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ اللَّّ ِ صَلَّى اللَّّ إِنَّمَا يَنْظُرُ إلَِىوَأمَْوَالِكُمْ وَلكَِنْ رَفعََهُ إلَِى النَّبِي   

وَقلُوُبكُِمْ  أعَْمَالِكُمْ   
 

 “Telah menceritakan kepada kami Ahmad bin Sinan, telah menceritakan kepada kami 

Katsir bin Hisyam, telah menceritakan kepada kami Ja'far bin Burqan, telah menceritakan 

kepada kami Yazid bin Al Asham dari Abu Hurairah yang dimarfu'kan kepada Nabi SAW, 

beliau bersabda, "Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada rupa dan harta benda kalian, tetapi 

Dia hanya memandang kepada amal dan hati kalian"46.  

 Hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Majah No. 1433 melalui jalur Ahmad bin Sinan, 

Katsir bin Hisyam, Ja'far bin Burqan, dan Yazid bin Al Asham yang meriwayatkan dari Abu 

Hurairah adalah hadis yang sangat terkenal dalam memahami konsep pandangan Allah 

terhadap umat manusia. Hadis ini berbicara tentang bagaimana Allah tidak memandang rupa 

atau harta benda seseorang, tetapi hanya memandang pada amal dan hati mereka. Pernyataan 

ini memiliki dimensi yang dalam dalam hal spiritualitas Islam, dan membawa pembelajaran 

yang relevan untuk kehidupan sehari-hari umat Muslim. 

 
44 H., & Yusuf, M. A Ashoumi, “Pendidikan Inklusi: Integrasi Konsep Konstruktivistik Vygotsky Dan Landasan Al-

Qur’an Untuk Mendukung SDGs 4,” Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 14, no. 3 (2024): 321–44. 
45 V. S., & Hilman, C Magfiroh, “Implementasi Pendidikan Islam Berbasis Minat Dan Bakat Perspektif 

Pembelajaran Berdiferensiasi.,” RIGGS: Journal of Artificial Intelligence and Digital Business 4, no. 2 (2025): 164–

70. 
46 M. Y Ibnu Majah, “Sunan Ibnu Majah. Kitab al-Muqaddimah, Bab Fadl al-‘Ulama,” n.d. 



377 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

 Hadis ini menegaskan prinsip fundamental dalam Islam bahwa keindahan fisik dan 

kekayaan materi bukanlah ukuran utama dalam kehidupan ini. Sebaliknya, yang benar-benar 

dihargai dan dinilai oleh Allah adalah perbuatan dan niat seseorang dua aspek yang 

mencerminkan kualitas keimanan dan ketakwaan seseorang. Ini menggarisbawahi esensi 

ajaran Islam yang mengutamakan qalb (hati) dan ‘amal (perbuatan) daripada penampilan luar 

atau status sosial. 

 Dalam konteks pemahaman ulama, hadis ini merupakan sebuah penekanan terhadap 

pentingnya integritas batin dan kesungguhan hati. Imam Al-Ghazali dalam karya monumental 

Ihya' Ulum al-Din mengajarkan bahwa hati adalah pusat dari segala amal ibadah, di mana 

segala perbuatan seseorang, apakah itu perbuatan fisik maupun spiritual, berasal dari hati. 

Dalam pandangannya, jika hati seseorang bersih dan tulus, maka amal yang dilakukannya akan 

selalu selaras dengan kebaikan dan petunjuk Allah47. 

 Imam Ibn Kathir dalam tafsirnya mengaitkan hadis ini dengan konsep tazkiyah al-nafs 

(penyucian jiwa) yang merupakan salah satu tujuan utama ajaran Islam. Ia mengajarkan bahwa 

tidak cukup bagi seseorang untuk hanya melakukan amal ibadah secara fisik tanpa adanya niat 

yang benar di dalam hati48. Sesuai dengan hadis ini, amal yang dilakukan hanya dengan niat 

tulus karena Allah dan disertai dengan hati yang bersih akan diterima oleh-Nya, sementara 

penampilan luar atau harta benda tidak memiliki nilai apa pun di hadapan Allah. 

 Secara teologis, hadis ini mengarah pada konsep niat dalam Islam. Sebagaimana 

disebutkan dalam hadis sahih yang lain, Amal itu tergantung niatnya. Allah menilai seseorang 

berdasarkan niat yang ada dalam hatinya. Oleh karena itu, seseorang yang berpakaian 

sederhana tetapi memiliki niat yang tulus dalam beribadah lebih dihargai di hadapan Allah 

daripada seseorang yang berharta melimpah namun melakukan amal hanya untuk pamer atau 

mencari pujian. 

 Dalam maqasid syari’ah, yang dijelaskan oleh al-Shatibi, tujuan syariat adalah untuk 

mencapai kemaslahatan bagi umat manusia dengan menekankan keseimbangan antara dimensi 

material dan spiritual49. Hadis ini menegaskan pentingnya nilai spiritual dalam ajaran Islam 

yaitu niat dan hati sehingga mengesampingkan penilaian atas kekayaan atau penampilan fisik. 

Dalam konteks ini, al-Shāṭibī mengemukakan bahwa keadilan sosial, kesejahteraan umat, dan 

pemeliharaan akhlak adalah nilai-nilai utama yang harus dijaga dalam masyarakat, yang tidak 

hanya terlihat pada tampilan luar namun juga harus mencakup kondisi batin yang suci dan 

tulus. 

 Dari segi psikologi Islam, hadis ini sangat relevan dalam mendekati konsep kesehatan 

mental. Hati, dalam pandangan psikologi Islam, adalah pusat dari aqidah dan akhlak, yang 

dapat mempengaruhi perasaan dan tindakan seseorang. Syaikh Muhammad Al-Ghazali 

mengajarkan dalam bukunya The Islamic Way of Life bahwa kecenderungan untuk melakukan 

perbuatan buruk sering kali berakar dari kerusakan hati, yang mencerminkan 

ketidakharmonisan antara akal dan perasaan50. Oleh karena itu, membersihkan hati melalui 

zikir, doa, dan peningkatan kualitas amal akan membawa pada perbuatan yang lebih baik dan 

diterima oleh Allah. 

 Pentingnya memelihara hati dalam ajaran Islam juga berkaitan dengan prinsip taqwa 

(ketakwaan). Imam al-Raghib al-Isfahani dalam al-Mufradat mengemukakan bahwa taqwa 

 
47 Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.” 
48 Ibnu Katsir, Tafsir Ibnu Katsir, Terj. M. Syihabuddin, vol. 8 (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 2007). 
49 Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.” 
50 M. B Ihwan, Akhlak Tasawwuf: Meniti Jalan Kesucian Hati (Yayasan Pusaka Thamrin Dahlan, 2025). 



378 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

bukan hanya tentang ketakutan kepada Allah, tetapi juga mencakup kesadaran penuh terhadap 

kehadiran-Nya, yang terwujud dalam amal perbuatan yang bersih dan penuh niat yang baik. 

Dalam hal ini, hadis ini mengingatkan umat Muslim untuk menjaga niat dan amal agar tidak 

terjerumus pada riya (pamer) atau sifat duniawi lainnya yang merusak keikhlasan hati. 

 Hadis ini memiliki relevansi yang sangat besar dalam masyarakat modern yang 

seringkali terjebak pada penilaian penampilan fisik dan status sosial. Media sosial, sebagai 

contoh, sangat sering menampilkan kehidupan yang berfokus pada penampilan luar dan materi. 

Namun, hadis ini mengingatkan kita bahwa nilai sejati manusia terletak pada apa yang ada di 

dalam diri mereka perbuatan yang baik yang berasal dari hati yang tulus. Ini adalah pelajaran 

berharga dalam era konsumsi informasi yang cepat dan seringkali dangkal. 

 

Relevansi Hadits dengan Pendidikan Inklusif pada ABK 

 Hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah dalam Ibnu Majah No. 1433, yang 

menyatakan bahwa Allah tidak melihat rupa dan harta benda, tetapi hanya memandang amal 

dan hati, memiliki relevansi yang mendalam dengan konsep pendidikan inklusif terutama 

dalam konteks Anak Berkebutuhan Khusus (ABK). Konsep ini menekankan bahwa nilai 

seseorang tidak ditentukan oleh kondisi fisik atau kekayaan materi, melainkan oleh kualitas 

amal dan niat yang berasal dari hati. Pandangan ini sangat tepat dalam konteks pendidikan 

inklusif, di mana setiap individu, terlepas dari keterbatasan fisik atau intelektual, memiliki 

potensi yang sangat berharga yang harus dihargai berdasarkan niat dan usaha mereka dalam 

meraih pendidikan. 

1. Pendidikan Inklusif: Prinsip Keadilan dan Kesetaraan 

  Pendidikan inklusif adalah sistem pendidikan yang berusaha untuk mengakomodasi 

semua jenis kebutuhan siswa, termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus, tanpa 

memandang perbedaan fisik atau intelektual51. Hal ini sejalan dengan prinsip yang 

diajarkan dalam hadis tersebut, bahwa penilaian Allah terhadap seseorang tidak 

bergantung pada penampilan atau harta, tetapi pada perbuatan dan hati. Dalam pendidikan 

inklusif, keberagaman adalah suatu hal yang dihargai, dan setiap siswa diperlakukan 

dengan adil serta diberikan kesempatan yang sama untuk berkembang, terlepas dari 

kekurangan atau keterbatasan mereka. 

  Dalam pendidikan inklusif, kita diajarkan untuk tidak melihat ABK hanya berdasarkan 

keterbatasan fisik atau kemampuan kognitif mereka. Sebaliknya, kita harus menilai 

mereka berdasarkan usaha dan perkembangan mereka dalam mencapai potensi terbaik 

mereka. Hadis ini mengingatkan kita bahwa apa yang terlihat secara fisik atau materi 

tidaklah penting di hadapan Allah yang utama adalah amal perbuatan dan hati yang bersih. 

2. Hati dan Amal dalam Pendidikan Inklusif 

  Seperti yang dijelaskan dalam hadis ini, Allah memandang amal perbuatan dan hati 

manusia, bukan sekadar penampilan luar atau kekayaan mereka. Ini mengarah pada 

pentingnya memperlakukan ABK dengan penghormatan yang sama seperti orang lainnya 

dalam hal kemampuan untuk belajar dan berkembang. Dalam pendidikan inklusif, 

keadilan tidak hanya tentang memberikan akses pendidikan yang sama kepada ABK, 

tetapi juga memperlakukan mereka dengan empati, rasa hormat, dan perhatian yang 

mendalam terhadap perasaan dan niat mereka. 

 
51 S., & Zamzami, M. R Mutholingah, “Relevansi Pemikiran Maqashid Al-Syariah Jasser Auda Terhadap Sistem 

Pendidikan Islam Multidisipliner,” Journal TA’LIMUNA 7, no. 2 (2018): 90–111. 



379 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

  Sebagai contoh, dalam implementasi pendidikan inklusif, guru dan tenaga pengajar 

harus memiliki pemahaman yang mendalam tentang kebutuhan khusus setiap siswa, baik 

itu berupa kebutuhan fisik, intelektual, atau sosial. Penerapan prinsip-prinsip pendidikan 

yang adil ini adalah wujud nyata dari amal baik yang diinginkan dalam ajaran Islam yaitu 

mengembangkan potensi orang lain, terutama yang membutuhkan perhatian lebih. Seperti 

yang diajarkan dalam hadis ini, yang terpenting adalah bagaimana seseorang dengan hati 

yang tulus berusaha untuk memberikan yang terbaik, dalam hal ini memberikan perhatian 

yang setara dan penuh kasih sayang kepada setiap individu tanpa melihat keterbatasan 

mereka. 

3. Menjaga Niat yang Tulus dalam Pendidikan Inklusif 

  Sebagaimana disebutkan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, niat yang 

tulus dan perbuatan yang baik datang dari hati yang bersih. Dalam konteks pendidikan 

inklusif, ini berarti bahwa para pendidik harus melibatkan diri mereka dalam proses 

pendidikan dengan niat yang murni yaitu untuk memberikan pendidikan yang adil, setara, 

dan bermakna kepada setiap siswa, tanpa memandang perbedaan mereka. Imam Al-

Ghazali mengajarkan bahwa amal yang dilakukan dengan niat yang ikhlas akan diterima 

oleh Allah, dan ini berlaku dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam pendidikan. 

Oleh karena itu, dalam menyelenggarakan pendidikan untuk ABK, para pendidik harus 

memiliki niat yang tulus untuk memberikan yang terbaik dan membimbing mereka dengan 

penuh kasih sayang, tanpa mengharapkan pujian atau penghargaan materi. 

  Pendidikan inklusif bukan hanya soal memberikan akses kepada ABK untuk 

bersekolah bersama anak-anak lainnya, tetapi juga tentang menumbuhkan rasa hormat dan 

saling menghargai52. Hal ini sesuai dengan prinsip yang ditegaskan dalam hadis ini bahwa 

Allah menilai amal perbuatan dan hati seseorang, bukan penampilan luar atau status sosial. 

Dalam hal ini, setiap siswa, baik yang memiliki kebutuhan khusus atau tidak, memiliki 

hak yang sama untuk belajar, berkembang, dan dihargai atas usaha mereka, tanpa ada 

diskriminasi atau penilaian berdasarkan kekurangan fisik atau intelektual mereka. 

4. Konsep Kesejahteraan dan Keseimbangan dalam Pendidikan 

  Sejalan dengan prinsip maqāṣid al-sharī‘ah yang menekankan kesejahteraan umat 

manusia, pendidikan inklusif juga bertujuan untuk mencapai kesejahteraan psikologis dan 

sosial bagi setiap individu, termasuk ABK. Hadis ini mengingatkan kita bahwa 

kesejahteraan batin dan amal yang baik adalah yang terpenting53. Oleh karena itu, dalam 

sistem pendidikan inklusif, kita tidak hanya menilai keberhasilan akademik ABK, tetapi 

juga perkembangan emosional dan sosial mereka. Sebagaimana Allah melihat hati dan 

amal, maka penting bagi setiap pendidik untuk melihat dan merawat perkembangan jiwa 

dan hati ABK, bukan hanya aspek fisik atau kognitif mereka. 

  Dalam konteks ini, pendidikan inklusif menjadi lebih dari sekadar memberikan fasilitas 

pendidikan yang setara. Ia juga mencakup usaha untuk membangun karakter yang baik, 

menumbuhkan rasa percaya diri, dan membantu ABK meraih potensi penuh mereka. Hal 

ini mencerminkan inti ajaran Islam yang menekankan pentingnya hati yang bersih dan 

amal yang baik sebagai penilaian utama bagi setiap individu. 

 

D. KESIMPULAN 

 
52 Rahmat Hidayat, “Tanggung Jawab Pendidikan ( Islam ) Terhadap Abk Dan Implikasinya Terhadap Fakultas 

Tarbiyah (Keguruan,” Educational Journal Of Islamic Management (Ejim) 3, No. 1 (2023). 
53 Munawir, “Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Al-Qur’an.” 



380 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

Pembahasan ini menunjukkan bahwa prinsip pendidikan inklusif sejatinya telah 

dicontohkan oleh Rasulullah SAW jauh sebelum konsep tersebut diarusutamakan dalam 

pendidikan modern. Melalui hadis-hadis yang diriwayatkan oleh Imam Tirmidzi, Imam 

Malik dalam al-Muwaṭṭa’, dan Imam Ibnu Majah, tampak jelas bahwa Nabi Muhammad 

SAW memberikan perhatian, penghormatan, dan pendekatan khusus yang ramah terhadap 

individu dengan disabilitas. Beliau tidak hanya membebaskan mereka dari kewajiban 

tertentu sesuai kemampuan, namun juga memberdayakan mereka, termasuk memberikan 

kepercayaan pada posisi penting seperti dalam kepemimpinan dan partisipasi sosial. Prinsip 

empati, penghormatan atas perbedaan, serta pendekatan tanpa diskriminasi menjadi dasar 

kuat untuk membangun sistem pendidikan yang inklusif dan manusiawi. 

Relevansi nilai-nilai dalam hadis-hadis tersebut sangat penting dalam konteks 

pendidikan saat ini. Pendidikan inklusif yang mengakomodasi kebutuhan semua peserta 

didik, termasuk penyandang disabilitas, sejalan dengan nilai-nilai Islam yang telah 

dicontohkan oleh Rasulullah SAW. Dengan menjadikan beliau sebagai teladan utama, para 

pendidik dan pembuat kebijakan dapat membangun sistem pembelajaran yang adil, penuh 

kasih, dan inklusif. Oleh karena itu, penguatan nilai-nilai profetik ini dalam kurikulum, 

kebijakan, dan praktik pendidikan akan menjadi landasan moral sekaligus strategi efektif 

untuk mewujudkan pendidikan ramah disabilitas yang bukan hanya sesuai dengan prinsip-

prinsip kemanusiaan, tetapi juga selaras dengan ajaran Islam. 

DAFTAR PUSTAKA 

Ahdar, A., And W. Wardana. “Belajar Dan Pembelajaran: Teori, Desain, Model Pembelajaran 

Dan Prestasi Belajar,” 2020. 
Alfiani, A. “Hak-Hak Kaum Difabel Dalam Al-Qur’an: Meneladani Kisah Pada Qs.‘Abasa 

(80) 1-10” 7, No. 2 (2022): 167–86. 

Alfikri, F., Khodijah, N., & Suryana, E. “Analisis Kebijakan Pendidikan Inklusi.” Journal Of 

Syntax Literate 7, No. 6 (2022). 

Anshari, M. “Teori Disabilitas: Sebuah Review Literatu.” Modernity: Jurnal Pendidikan Dan 

Islam Kontemporer 1, No. 1 (2020): 39–45. 

Ashoumi, H., & Yusuf, M. A. “Pendidikan Inklusi: Integrasi Konsep Konstruktivistik 

Vygotsky Dan Landasan Al-Qur’an Untuk Mendukung Sdgs 4.” Intelektual: Jurnal 

Pendidikan Dan Studi Keislaman 14, No. 3 (2024): 321–44. 

Assembly, U. G. “Convention On The Rights Of Persons With Disabilities.” Ga Res 61 

(2006): 106. 

At-Tirmidzi, M. ʿi. Sunan At-Tirmidzi. Edited By Ed. A. M. Nasiruddin Al-Albani. Dar Al-

Maʿrifah, 2007. 

Chaer, M. T. “Pendidikan Inklusif Dan Multikultur Dalam Perspektif Hadis Nabi Saw.” 

Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 14, No. 2 (2016): 209–30. 

David Wijaya, S. E. Manajemen Pendidikan Inklusif Sekolah Dasar. Prenada Media, 2019. 

Dedi Arianto. “Pandangan Islam Terhadap Pendidikan Inklusif.” Lentera : Kajian 

Multidisiplin Ilmu, 2022. 

Desriadi, D., & Sumanti, T. S. “Pendidikan Inklusif Dan Aksesibilitas Dalam Pendidikan 

Islam.” Tadbiruna: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 2023, 335–50. 

Fahmi, I. N. “ Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran Pai Dan 

Implikasinya Terhadap Sikap Sosial Siswa Di Sma Ma’arif Nu 1 Kemranjen Kabupaten 

Banyumas.” Iain Purwokerto, 2021. 



381 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

Fazira, W., Batubara, W. A., & Siregar, A. S. “Integrasi Pendidikan Multikultural Dalam 

Sistem Pendidikan Nasional: Strategi Membangun Masyarakat Inklusif Dan Toleran.” 

Pendalas: Jurnal Penelitian Tindakan Kelas Dan Pengabdian Masyarakat 4, No. 6 

(2024): 186–203. 

Hamzah, H., & Zaenal, S. “ Qur’anic Technobraille: Menuju Tunanetra Muslim Indonesia 

Bebas Buta Baca Al-Qur’an.” Jurnal Sosioteknologi, 17, No. 2 (2018): 316–25. 

Hanipudin, S., & Pd, M. Pendidikan Islam Dan Isu Aktual Kontemporer. Wawasan Ilmu., 

N.D. 

Hidayat, Rahmat. “Tanggung Jawab Pendidikan ( Islam ) Terhadap Abk Dan Implikasinya 

Terhadap Fakultas Tarbiyah (Keguruan.” Educational Journal Of Islamic Management 

(Ejim) 3, No. 1 (2023). 

Ibnu Katsir. Tafsir Ibnu Katsir. Terj. M. Syihabuddin. Vol. 8. Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 

2007. 

Ibnu Majah, M. Y. “Sunan Ibnu Majah. Kitab Al-Muqaddimah, Bab Fadl Al-‘Ulama,” N.D. 

Ihwan, M. B. Akhlak Tasawwuf: Meniti Jalan Kesucian Hati. Yayasan Pusaka Thamrin 

Dahlan, 2025. 

Jannah, M. “ Pengantar Pendidikan Anak Usia Dini.” Pengantar Pendidikan Anak Usia Dini, 

2025, 14. 

Magfiroh, V. S., & Hilman, C. “Implementasi Pendidikan Islam Berbasis Minat Dan Bakat 

Perspektif Pembelajaran Berdiferensiasi.” Riggs: Journal Of Artificial Intelligence And 

Digital Business 4, No. 2 (2025): 164–70. 

Majid, N. Islam, Kemodernan, Dan Keindonesiaan. Mizan Pustaka, 2008. 

Malik Ibn Anas. “Al-Muwaṭṭa’. Kitab Al-Salat, Bab Ma Ja’a Fi Al-Imamah.,” N.D. 

Maufur, N. H., & Zuhri, S. Modul Pelatihan Fiqh Dan Ham. Lkis Pelangi Aksara., 2014. 

Maulidiyah, Lll. “Pendidikan Agama Islam Berbasis Inklusi Pada Kepala Nabi Muhammad 

Saw (Studi Analisis Kitab Nurul Yaqin Karya Muhammad Al-Khudhari Bek).” Iain 

Ponorogo, 2022. 

Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif. Edisi Revisi., 2017. 

Mukhammad Alfani. “Edukasi Online Dan Aksesibilitas Pendidikan Dalam Perspektif 

Hadis.” Tarbawi 13, No. 2 (2024). 

Munawir, M., Et Al. “Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Jurnal Pendidikan 

Islam 15, No. 1 (2024): 30–40. 

Mutholingah, S., & Zamzami, M. R. “Relevansi Pemikiran Maqashid Al-Syariah Jasser Auda 

Terhadap Sistem Pendidikan Islam Multidisipliner.” Journal Ta’limuna 7, No. 2 (2018): 

90–111. 

Nurhikmah, C. “Kecerdasan Majemuk (Multiple Intelligences) Siswa Sekolah Dasar Menurut 

Howard Gardner Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Guru 

Madrasah Ibtidaiyah 4, No. 1 (2023): 30–39. 

Nursyamsi, F. “Kerangka Hukum Disabilitas Di Indonesia: Menuju Indonesia Ramah 

Disabilitas.” Indonesian Center For Law And Policy Studies, 2015. 

Pranyoto, Y. H., & Berangka, D. “Implementation Of Inclusive Education In Elementary 

Schools In Merauke District: An Analysis Of Challenges And Solutions.” Jurnal 

Masalah Pastoral 13, No. 1 (2025): 93–114. 

Romadhon, M., Et Al. “Konsep Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam.” Jurnal 

Pendidikan Islam 15, No. 1 (2024): 20–28. 



382 

 

STUDIA RELIGIA, Jurnal Pemikiran dan Pendidikan Islam, Volume 9 Nomor 2, Desember 2025 

 

Rosmi, Y. F., & Jauhari, M. N. “ Universal Design For Learning Pada Pembelajaran 

Pendidikan Jasmani Adaptif Di Sekolah Inklusi.” Stand: Journal Sports Teaching And 

Development 3, No. 2 (2022): 40–48. 

Rosyad, A. “Membangun Ketahanan Keluarga Dalam Al-Qur’an: Analisis Pendekatan 

Ecological Systems Theory.” Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 3, 

No. 2 (2023): 343. 

Rustandi, A., & Aufa, M. “Analisis Peran Surah Al-Fatihah Dalam Pelaksanaan Ibadah 

Sehari-Hari Menurut Mufassir Klasik Dan Kontemporer.” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir 4, No. 1 (2025): 41–45. 

Scoones, I. Penghidupan Berkelanjutan Dan Pembangunan Pedesaan. Insistpress., 2020. 

Siti Nurnafisah. “Hadis-Hadis Berkaitan Tentang Para Difabel.” Universitas Islam Negeri 

Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024. 

Soleh, A. K. “Mencermati Teori Keadilan Sosial John Rawls.” Ulul Albab Jurnal Studi Islam 

5, No. 1 (2004): 175–80. 

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D. 

Alfabeta, 2010. 

Sukomardojo, T. “Mewujudkan Pendidikan Untuk Semua: Studi Implementasi Pendidikan 

Inklusif Di Indonesia.” Jurnal Birokrasi & Pemerintahan Daerah Volume 5, No. 2 

(2023): 205–14. 

Sunandar, D., & Baidowi, A. “Pendidikan Islam Inklusif: Memahami Kebutuhan Siswa 

Disabilitas.” Al Muntada 1, No. 2 (2023): 73–84. 

Suryahadi, A., Et Al. “Telaah Pemikiran Amartya Sen Dan Martha Nussbaum: Relevansi 

Pendekatan Kapabilitas Dalam Konteks Indonesia.” Multikultura 12, No. 1 (2023): 45–

60. 

Wahyudi, A., & Latif, M. “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.” 

Journal Of Disability Studies And Research 2, No. 1 (2023): 95–105. 

Wahyuni, N., & Fitriani, W. “Relevansi Teori Pembelajaran Sosial Albert Bandura Dan 

Metode Pendidikan Keluarga Dalam Islam.” Qalam: Jurnal Ilmu Pendidikan 11, No. 2 

(2022): 60–66. 

Wulandari, T. Konsep Dan Praktik Pendidikan Multikultural . Uny Press, 2020. 

Zubaidi, A. Imaji Dan Refleksi Kritis Pengembangan Pendidikan Islam. Penerbit Indonesia 

Imaji., 2022. 

  

 


