Vol. 9 No. 2, Desember 2025, pp. 363 -382

RUSH Y STUDIA RELIGIA

X7 JURNAL PEMIKIRAN DAN PENDIDIKAN ISLAM

Studia Religia

ISSN : 2598 - 2834

: e-ISSN : 2614 - 8196
Prodi Magister Pendidikan Islam, Universitas Muhammadiyah Surabaya

Article history : PRINSIP PENDIDIKAN INKLUSIF RASULULLAH :
Received 25 Oktober 2025 RELEVANSI HADIS DALAM MEMBANGUN

Revised 20 November 2025
Accepted 2 Desember 2025 PENDIDIKAN RAMAH DISABILITAS

Umirul Musyarofah
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
musyarofahumirul@gmail.com
Salwa Hajar
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
salwahajar45@gmail.com
Naila Nafahatus Sahariyah Al-Ulya
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
nailanafa23.nn@gmail.com
Rikza Syahrial Kurniawan
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
rikzakauman2002@gmail.com
Muhammad Suyudi
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
suyudi57@uinsa.ac.id

Abstrac

Inclusive education is a vital paradigm in establishing an equitable, adaptive, and
disability-friendly educational system. Within the Islamic context, the values of inclusive
education are neither foreign nor novel; they were already practiced during the prophetic
era of the Prophet Muhammad SAW. This study aims to explore the principles of
inclusive education reflected in the Prophetic traditions (hadith), particularly those
narrated by Imam Tirmidzi Imam Malik in al-Muwatta’, and Imam Ibn Majah. These
narrations illustrate the Prophet’s interactions with companions with disabilities, such as
‘Abdullah ibn Umm Maktiim, and his prophetic attitude in granting them roles, dignity,
and religious responsibilities. The research employs a qualitative descriptive approach
through content analysis and thematic interpretation to extract contextual meanings from
the hadiths. The findings reveal that principles such as recognition of human dignity,
functional justice, social empowerment, and structural accommodation of persons with
disabilities were foundational to the Prophet’s educational practice. These insights are
reinforced by the social model of disability, Amartya Sen’s capability approach, and the
Islamic legal framework of magasid syariah, which upholds the protection of life,
intellect, and human dignity as fundamental objectives. The study concludes that
integrating prophetic values into the development of inclusive education is highly
relevant to transforming the national education system into one that is more humanistic,
inclusive, and transformative.


mailto:salwahajar45@gmail.com
mailto:nailanafa23.nn@gmail.com
mailto:rikzakauman2002@gmail.com
mailto:suyudi57@uinsa.ac.id

364

Keywords: Inclusive Education, Prophetic Hadith, Disability, Maqgasid Syariah,
Capability Approach, Islamic Humanism

Abstrak

Pendidikan inklusif merupakan paradigma penting dalam menciptakan sistem
pendidikan yang adil, adaptif, dan ramah bagi semua peserta didik, termasuk mereka
yang menyandang disabilitas. Dalam konteks Islam, nilai-nilai pendidikan inklusif
tidaklah asing, bahkan telah terimplementasi sejak masa kenabian Rasulullah SAW.
Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji prinsip-prinsip pendidikan inklusif yang
tercermin dalam hadis Nabi, khususnya yang diriwayatkan oleh Imam Tirmidzi, Imam
Malik dalam al-Muwatta’, dan Imam Ibnu Majah. Ketiga hadis tersebut menggambarkan
interaksi langsung Rasulullah SAW dengan sahabat-sahabat penyandang disabilitas
seperti Abdullah bin Ummi Maktum, serta sikap profetik beliau dalam memberikan
peran, penghargaan, dan tanggung jawab keagamaan kepada mereka. Penelitian ini
menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode analisis isi (content
analysis) dan interpretasi tematik (thematic interpretation) dalam memahami makna-
makna hadis secara kontekstual. Hasil kajian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip seperti
pengakuan martabat manusia, keadilan fungsional, pemberdayaan sosial, serta
penghapusan hambatan struktural terhadap penyandang disabilitas telah menjadi bagian
dari kebijakan pendidikan Rasulullah SAW. Temuan ini dikuatkan dengan teori social
model of disability, capability approach dari Amartya Sen, serta kerangka maqasid al-
syari‘ah yang menempatkan perlindungan jiwa, akal, dan martabat manusia sebagai
tujuan utama. Penelitian ini menyimpulkan bahwa integrasi nilai-nilai profetik dalam
pengembangan pendidikan inklusif sangat relevan untuk memperkuat transformasi
sistem pendidikan nasional menuju sistem yang lebih humanis, inklusif, dan
transformatif.

Kata Kunci: Pendidikan Inklusif, Hadis Nabi, Disabilitas, Maqasid Al-Syariah,
Capability Approach, Islam Humanis

A. PENDAHULUAN

Pendidikan inklusif merupakan konsep progresif dalam dunia pendidikan modern yang
berupaya menghapuskan segala bentuk diskriminasi dan eksklusi terhadap peserta didik,
termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus®. Pendekatan ini menekankan bahwa
setiap individu, tanpa memandang kondisi fisik, mental, sosial, atau intelektual, memiliki
hak yang sama untuk memperoleh pendidikan yang bermutu dalam lingkungan belajar yang
suportif dan responsif terhadap keberagaman. Dalam konteks global, prinsip ini diperkuat
melalui berbagai konvensi dan deklarasi internasional seperti The Salamanca Statement
(1994), Convention on the Rights of Persons with Disabilities (CRPD, 2006), hingga
Sustainable Development Goals (SDGs 2030) yang menjadikan pendidikan inklusif sebagai
pilar utama dalam pembangunan manusia®. Namun, dalam realitas di banyak negara
termasuk Indonesia, pendidikan inklusif masih menghadapi tantangan serius, baik dalam
aspek infrastruktur, kebijakan, sumber daya manusia, maupun paradigma masyarakat.

1 S. E David Wijaya, Manajemen Pendidikan Inklusif Sekolah Dasar (Prenada Media, 2019).
2U. G Assembly, “Convention on the Rights of Persons with Disabilities,” Ga Res 61 (2006): 106.



365

Dalam diskursus keislaman, tema disabilitas dan inklusi pendidikan belum mendapat
perhatian yang setara dibandingkan isu-isu fikih klasik lainnya. Padahal, nilai-nilai inklusi,
empati, dan keadilan sosial sejatinya telah terinternalisasi dalam ajaran Islam, khususnya
dalam praktik kehidupan Rasulullah SAW. Beliau tidak hanya mengajarkan prinsip-prinsip
etis secara verbal, melainkan juga mencontohkannya secara nyata dalam interaksi sosialnya
dengan para sahabat yang memiliki keterbatasan fisik atau disabilitas. Spirit pendidikan
inklusif dalam Islam bisa ditelusuri dari pendekatan kenabian yang tidak mendiskriminasi,
bahkan memberdayakan individu dengan disabilitas dalam berbagai aspek kehidupan umat,
termasuk dalam pendidikan, keagamaan, dan kepemimpinan®. Hal ini menunjukkan bahwa
inklusi bukanlah konsep asing dalam Islam, melainkan bagian integral dari visi profetik
Rasulullah SAW tentang masyarakat yang berkeadilan dan berkeadaban.

Salah satu sumber otoritatif yang mencerminkan prinsip-prinsip pendidikan inklusif
Rasulullah SAW adalah hadis-hadis yang berkaitan dengan penyandang disabilitas. Dalam
hadis riwayat Imam Tirmidzi, dikisahkan bagaimana Rasulullah SAW menegur sikap abai
sebagian sahabat terhadap seorang buta. Nabi SAW mengajarkan bahwa nilai manusia tidak
terletak pada fisik, melainkan pada ketakwaan dan amal perbuatannya. Ini merupakan
prinsip utama inklusi yang menolak standar normatif fisik sebagai satu-satunya tolak ukur
kelayakan dalam pendidikan atau kehidupan sosial. Sementara dalam hadis yang
diriwayatkan Imam Malik dalam al-Muwatta’, kita menemukan bahwa Abdullah bin Ummi
Maktum, seorang sahabat yang buta, ditunjuk Rasulullah SAW sebagai muadzin,
menandakan kepercayaan terhadap kemampuannya meski memiliki keterbatasan visual.
Bahkan dalam riwayat Ibnu Majah, Abdullah bin Ummi Maktum juga diberi mandat untuk
mengimami shalat saat Rasulullah SAW tidak berada di tempat, sebuah bentuk pengakuan
terhadap otoritas spiritual dan intelektual yang sangat inklusif*.

Praktik-praktik ini mencerminkan pemahaman Rasulullah SAW yang sangat progresif
terhadap konsep kesetaraan hak dan peran sosial penyandang disabilitas. Dalam pendekatan
maqasid al-syari’ah, tindakan Nabi SAW ini mencerminkan perlindungan terhadap jiwa
(hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), dan martabat manusia (hifz al-‘irdh). Hal ini sejalan dengan
teori capability approach dari Amartya Sen dan Martha Nussbaum yang menyatakan bahwa
keadilan sosial bukan hanya soal distribusi sumber daya, tetapi juga soal pemberdayaan
kemampuan individual untuk berpartisipasi secara penuh dalam masyarakat®. Rasulullah
SAW tidak sekadar menciptakan ruang fisik yang inklusif, melainkan menata struktur sosial
yang memberdayakan, mengakui kapasitas, dan menjamin martabat penyandang disabilitas.

Jika ditinjau dari perspektif sosiologi pendidikan, pendekatan Nabi SAW
mencerminkan prinsip equal opportunity theory, yakni bahwa setiap individu harus diberi
kesempatan yang sama untuk berkembang melalui pendidikan, tanpa hambatan yang
disebabkan oleh diskriminasi struktural®. Dalam praktik pendidikan modern, hal ini
mencakup desain kurikulum yang fleksibel, metode pembelajaran yang adaptif, pelatihan
guru tentang kebutuhan khusus, serta penyediaan fasilitas dan teknologi bantu yang
memadai. Dengan demikian, pendekatan Rasulullah SAW dalam menghadapi para sahabat

33S., & Pd, M Hanipudin, Pendidikan Islam Dan Isu Aktual Kontemporer (wawasan limu., n.d.).

4 Siti Nurnafisah, “Hadis-Hadis Berkaitan Tentang Para Difabel” (Universitas Islam Negeri Syarif Hidayatullah
Jakarta, 2024).

5| Scoones, Penghidupan Berkelanjutan Dan Pembangunan Pedesaan (INSISTPress., 2020).

6 T. Wulandari, Konsep Dan Praktik Pendidikan Multikultural (UNY Press, 2020).



disabilitas bukan hanya relevan secara normatif, tetapi juga sangat aplikatif dalam
perancangan pendidikan inklusif kontemporer.

Sayangnya, dalam sistem pendidikan kita saat ini, prinsip-prinsip tersebut belum
sepenuhnya tercermin. Masih terdapat kesenjangan antara nilai-nilai keislaman yang
inklusif dengan praktik pendidikan yang cenderung homogen dan normatif. Sekolah-
sekolah umum sering kali belum ramah terhadap ABK, bahkan belum memiliki kebijakan
inklusi yang jelas’. Padahal, Islam sebagai sistem nilai semestinya menjadi landasan moral
dan inspirasi dalam pengembangan sistem pendidikan yang adil. Oleh karena itu, mengkaji
kembali hadis-hadis Rasulullah SAW tentang disabilitas menjadi penting, bukan hanya
sebagai warisan spiritual, tetapi juga sebagai sumber epistemologis dalam membangun
kerangka pendidikan inklusif yang berbasis pada nilai-nilai Islam.

Berdasarkan hal tersebut, artikel ini bertujuan untuk menelusuri prinsip-prinsip
pendidikan inklusif Rasulullah SAWsebagaimana terekam dalam hadis-hadis sahih dari
Tirmidzi, Malik, dan Ibnu Majah. Kajian ini tidak hanya mendeskripsikan riwayat, tetapi
juga menganalisis relevansinya terhadap konstruksi pendidikan ramah disabilitas dalam era
modern. Dengan menggabungkan pendekatan filologis terhadap teks hadis dan pendekatan
interdisipliner dari studi disabilitas, tulisan ini diharapkan mampu memberikan kontribusi
teoritis dan praktis dalam pengembangan pendidikan Islam yang lebih inklusif, humanis,
dan transformatif

. METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan jenis studi kasus,
yang bertujuan untuk memahami secara mendalam nilai-nilai pendidikan inklusif dalam
Hadits Nabi melalui pendekatan tafsir tarbawi dan penerapannya terhadap anak
berkebutuhan khusus di SD Islam Roushon Fikr Jombang. Pendekatan kualitatif dipilih
karena dianggap paling sesuai untuk mengeksplorasi makna teks-teks Hadits dalam konteks
pendidikan, khususnya ketika teks tersebut dikaji dari perspektif tarbawi dan
diimplementasikan dalam praktik pendidikan inklusif di tingkat sekolah dasar. Studi kasus
ini dilakukan untuk menggali secara menyeluruh konteks sosial, budaya, dan spiritual yang
melatarbelakangi pelaksanaan pendidikan inklusif Islami di sekolah tersebut.

Lokasi penelitian ini berada di SD Islam Roushon Fikr Jombang, yang merupakan salah
satu sekolah dasar Islam yang telah menerapkan sistem pendidikan inklusif, di mana siswa
berkebutuhan khusus diberikan kesempatan belajar bersama siswa lainnya dengan
pendampingan khusus. Sekolah ini memiliki 13 siswa berkebutuhan khusus yang masing-
masing didampingi oleh guru pendamping. Kehadiran guru pendamping serta dukungan
pihak sekolah menjadi titik penting dalam penelitian ini karena memungkinkan
terlaksananya proses pendidikan yang ramah, adaptif, dan berlandaskan nilai-nilai
keislaman, khususnya nilai-nilai profetik yang bersumber dari Hadits Nabi.

Subjek penelitian terdiri dari guru pendamping anak berkebutuhan khusus, guru mata
pelajaran agama Islam, serta kepala sekolah, yang dipilih secara purposive. Pemilihan
informan dilakukan berdasarkan pertimbangan pengalaman dan keterlibatan aktif mereka
dalam proses pembelajaran dan pembentukan karakter Islami bagi siswa berkebutuhan
khusus. Informan yang dipilih memiliki pengalaman minimal satu tahun dalam

"W., Batubara, W. A., & Siregar, A. S Fazira, “Integrasi Pendidikan Multikultural Dalam Sistem Pendidikan

366

Nasional: Strategi Membangun Masyarakat Inklusif Dan Toleran,” Pendalas: Jurnal Penelitian Tindakan Kelas Dan

Pengabdian Masyarakat 4, no. 6 (2024): 186-203.



mendampingi ABK dan memiliki pemahaman yang baik tentang nilai-nilai keislaman yang
bersumber dari Hadits.

Pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan melalui wawancara mendalam,
observasi langsung, dan studi dokumentasi. Wawancara digunakan untuk menggali
pemahaman informan terkait nilai-nilai inklusif yang terdapat dalam Hadits Nabi, serta
implementasinya dalam pembelajaran. Observasi dilakukan untuk melihat secara langsung
proses pembelajaran dan interaksi antara guru dan siswa berkebutuhan khusus, sementara
dokumentasi digunakan untuk mengumpulkan data pendukung seperti rencana
pembelajaran, bahan ajar keagamaan, dan kebijakan sekolah.

Analisis data dalam penelitian ini mengikuti model analisis interaktif yang
dikembangkan oleh Miles dan Huberman, yang mencakup proses reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan®. Data yang diperoleh dari hasil wawancara, observasi, dan
dokumentasi diseleksi dan difokuskan pada aspek-aspek yang relevan dengan nilai-nilai
pendidikan inklusif dalam Hadits. Setelah data dirangkum dan disajikan dalam bentuk
naratif, peneliti kemudian menarik makna dan kesimpulan berdasarkan pola-pola temuan di
lapangan. Kesimpulan yang diperoleh akan diverifikasi melalui triangulasi data untuk
memastikan validitas dan keabsahan temuan®. Pendekatan ini diharapkan mampu
mengungkap kontribusi Hadits Nabi dalam membentuk pendidikan yang inklusif, humanis,
dan transformatif bagi anak-anak berkebutuhan khusus di lingkungan pendidikan Islam.

C. HASIL DAN PEMBAHASAN

Pendidikan inklusif adalah pendekatan yang menekankan pentingnya memberikan
kesempatan yang setara kepada semua individu, tanpa membedakan latar belakang, kondisi
fisik, atau kemampuan mereka'®. Dalam konteks pendidikan Islam, prinsip inklusivitas dapat
ditemukan dalam banyak aspek ajaran Nabi Muhammad SAW, termasuk dalam cara beliau
memperlakukan sahabat-sahabat yang memiliki keterbatasan fisik!!. Hadis-hadis yang
diriwayatkan oleh para Imam besar seperti Tirmidzi, Malik, dan lbnu Majah memberikan
contoh konkret mengenai penerapan prinsip inklusivitas dalam kehidupan sehari-hari,
khususnya dalam konteks peran sosial dan agama yang dijalani oleh penyandang disabilitas.

Hadis-hadis ini mengisahkan bagaimana Rasulullah SAW memberikan peran penting
kepada sahabat yang memiliki keterbatasan fisik, seperti Bilal bin Rabah yang berkulit hitam
dan Abdullah bin Ummi Maktum yang buta, dalam tugas-tugas keagamaan yang sangat
penting*?. Kisah-kisah ini menunjukkan betapa Rasulullah SAW tidak membedakan
kemampuan fisik dalam menilai potensi seseorang, melainkan lebih mengutamakan integritas
spiritual, kecakapan moral, dan kontribusi sosial. Dengan memberikan mereka peran yang
substansial, Rasulullah SAW mengajarkan bahwa setiap individu memiliki hak yang sama
untuk berkontribusi dalam masyarakat, termasuk dalam aspek ibadah dan pelayanan sosial.

Melalui hadis-hadis yang mencakup azan yang dikumandangkan oleh Bilal dan
Abdullah, kita dapat memaknai bahwa Islam mengajarkan nilai keadilan dan penghargaan

8 Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif, Edisi Revisi, 2017.
9 Sugiyono, Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D (Alfabeta, 2010).

367

10 T Sukomardojo, “Mewujudkan Pendidikan Untuk Semua: Studi Implementasi Pendidikan Inklusif Di Indonesia,”

Jurnal Birokrasi & Pemerintahan Daerah Volume 5, no. 2 (2023): 205-14.

1 LLL Maulidiyah, “Pendidikan Agama Islam Berbasis Inklusi Pada Kepala Nabi Muhammad SAW (Studi Analisis

Kitab Nurul Yaqin Karya Muhammad Al-Khudhari Bek)” (IAIN Ponorogo, 2022).
12 David Wijaya, Manajemen Pendidikan Inklusif Sekolah Dasar.



terhadap setiap individu, baik itu penyandang disabilitas atau tidak. Tidak hanya memberikan
mereka peran simbolis, tetapi juga memastikan mereka berpartisipasi secara aktif dalam
kehidupan sosial dan keagamaan, sesuai dengan kapasitas dan potensi yang dimiliki.
Pemberian peran yang substansial kepada penyandang disabilitas ini juga menunjukkan bahwa
pendidikan, dalam pandangan Islam, harus mengutamakan partisipasi aktif dari semua individu
tanpa terkecuali®®.

Dengan melihat prinsip-prinsip yang terkandung dalam hadis-hadis tersebut, kita bisa
memahami bagaimana ajaran Islam memberikan dasar yang kuat untuk menciptakan sistem
pendidikan inklusif yang menghargai keberagaman dan memastikan bahwa semua individu,
terlepas dari keterbatasan fisiknya, memiliki kesempatan yang setara untuk berpartisipasi dan
berkembang. Inklusivitas dalam pendidikan bukan hanya soal memberi kesempatan, tetapi
juga memberikan peran yang bermakna bagi setiap individu dalam masyarakat.

Melalui pembahasan berikut, kita akan menganalisis hadis-hadis yang diriwayatkan
oleh Imam Tirmidzi, Malik, dan Ibnu Majah, serta mengaitkan prinsip inklusivitas yang
tcerkandung di dalamnya dengan penerapan dalam sistem pendidikan inklusif saat ini. Kita
akan melihat bagaimana masing-masing hadis memberikan wawasan tentang bagaimana Islam
menghargai dan mengakomodasi peran penyandang disabilitas dalam masyarakat, serta
bagaimana nilai-nilai tersebut dapat diterjemahkan ke dalam praktik pendidikan yang adil dan
inklusif.

Hadis Tirmidzi 2957

;ﬂ}wd\ﬁujbudc\ﬂ\ucdmn\@\ umuhé}uhumwdjmuh
w\m‘;wamd}ia)mm}ﬂu_n ftum\dyjudm}am}ﬁutsjdu

“Telah menceritakan kepada kami Mahmud bin Ghailan, telah menceritakan kepada
kami Waki', telah menceritakan kepada kami Sufyan dari Abu Ishaq dari Al Barra™ bin 'Azib
ia berkata, "Ketika turun (ayat) Tidaklah sama antara mukmin yang duduk (yang tidak ikut
berperang). QS. An-Nisa': 95, 'Amru bin Ummi Maktum menghampiri Nabi SAW -ia adalah
orang yang buta- lalu berkata, "Wahai Rasulullah, apa yang akan Anda perintahkan (sebagai
ganti berperang) pada orang yang buta seperti saya?" lalu Allah menurunkan ayat ini,
kemudian beliau bersabda, "Berikan padaku papan dan tempat tinta." Abu Isa mengatakan
bahwa hadits ini hasan shahih. 'Amru bin Ummi Maktum disebut juga dengan Abdullah bin
Ummi Maktum, nama aslinya adalah Abdullah bin Za'idah, sedangkan Ummi
Maktum adalah ibunya”4,

Hadis Tirmidzi No. 2957 yang mengisahkan interaksi Rasulullah SAW dengan
Abdullah bin Ummi Maktum merupakan sebuah narasi penting yang mengandung dimensi
teologis, etis, dan sosiologis yang luas. Dalam konteks historis, Abdullah bin Ummi Maktum

368

18 D., & Baidowi, A Sunandar, “Pendidikan Islam Inklusif: Memahami Kebutuhan Siswa Disabilitas,” Al Muntada

1, no. 2 (2023): 73-84.
14 M. ‘I At-Tirmidzi, Sunan At-Tirmidzi, ed. Ed. A. M. Nasiruddin al-Albani (Dar al-Ma‘rifah, 2007).



369

adalah seorang sahabat Nabi yang buta sejak lahir. Meski memiliki keterbatasan fisik,
kedudukannya dalam masyarakat Madinah dan di sisi Nabi sangatlah terhormat. Hadis ini
berhubungan erat dengan turunnya ayat dalam surah An-Nisa’ ayat 95, yang membedakan
antara orang-orang yang berjihad dan yang tidak, dengan pengecualian terhadap mereka yang
memiliki uzur atau halangan tertentu, seperti disabilitas®.

Diriwayatkan bahwa ketika ayat yang memuji keutamaan jihad di jalan Allah turun,
Abdullah bin Ummi Maktum mendatangi Nabi dengan hati yang gelisah dan bertanya tentang
kedudukannya, sebab ia merasa tidak mampu ikut serta dalam jihad karena kebutaannya.
Pertanyaan itu menandakan keinginan besar dari seorang penyandang disabilitas untuk tetap
berkontribusi dalam perjuangan agama, sekaligus mencerminkan ketakwaan yang dalam?®.
Maka kemudian turunlah kelanjutan ayat tersebut dengan pengecualian: “kecuali bagi mereka
yang memiliki uzur (ghayru uli adh-dharar)”, sebagai bentuk kasih sayang dan keadilan Allah
terhadap hambanya yang mengalami keterbatasan fisik.

Dalam analisis tafsir, para mufassir seperti Ibnu Katsir, Al-Qurtubi, dan Quraish Shihab
menaruh perhatian besar terhadap asbabun nuzul ayat ini. Ibnu Katsir menyebutkan bahwa
pengecualian ini merupakan bentuk perhatian syariat terhadap realitas kehidupan manusia.
Tidak semua orang memiliki kapasitas fisik yang sama, dan hukum Islam tidak bersifat absolut
terhadap beban yang tidak mampu ditanggung oleh individu. Sementara itu, Quraish Shihab
dalam tafsir Al-Misbah menggaris bawahi pentingnya keseimbangan antara dorongan jihad
dan pengakuan terhadap keberagaman kondisi umat. la menyatakan bahwa keutamaan dalam
Islam tidak hanya ditentukan oleh tindakan fisik semata, melainkan juga oleh niat dan keadaan
individu yang bersangkutan®’.

Hal ini sejalan dengan prinsip magashid al-syari’ah yang dikembangkan oleh Imam
Al-Syatibi, di mana syariat Islam bertujuan untuk menjaga dan melindungi lima hal pokok,
agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta'®. Dalam konteks ini, pengecualian terhadap mereka
yang memiliki uzur seperti disabilitas merupakan pengejawantahan dari magashid, khususnya
dalam aspek perlindungan jiwa (hifzh al-nafs) dan akal (hifzh al-‘aql). Islam tidak
memaksakan beban syariat kepada orang yang tidak mampu secara fisik atau mental, karena
hal tersebut bertentangan dengan semangat kasih sayang dan keadilan Tuhan'®, sebagaimana
termaktub dalam QS. Al-Bagarah ayat 286: "Allah tidak membebani seseorang melainkan
sesuai dengan kesanggupannya."

Lebih jauh lagi, kisah Abdullah bin Ummi Maktum tidak berhenti pada pengecualian
dari jihad. Rasulullah SAW justru mengangkatnya menjadi salah satu muadzin, sejajar dengan
Bilal bin Rabah, dan bahkan pernah menjadikannya pemimpin administratif Madinah saat Nabi
sedang bepergian. Ini menunjukkan bahwa Rasulullah bukan hanya bersikap inklusif terhadap
penyandang disabilitas, tetapi juga memberikan kepercayaan dan peran yang strategis kepada
mereka dalam kehidupan sosial dan keagamaan. Dalam pandangan para ulama, hal ini
merupakan teladan yang sangat luhur. Menurut Yusuf al-Qaradawi dalam bukunya Figh al-

15 M., et al. Romadhon, “Konsep Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam,” Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 1
(2024): 20-28.

16 M. T Chaer, “Pendidikan Inklusif Dan Multikultur Dalam Perspektif Hadis Nabi Saw,” Cendekia: Jurnal
Kependidikan Dan Kemasyarakatan 14, no. 2 (2016): 209-30.

1 Dedi Arianto, “Pandangan Islam Terhadap Pendidikan Inklusif,” Lentera : Kajian Multidisiplin IImu, 2022.

18 A., & Latif, M. Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah,” Journal of Disability
Studies and Research 2, no. 1 (2023): 95-105.

¥ N. H., & Zuhri, S. Maufur, Modul Pelatihan Figh Dan Ham (LKkis Pelangi Aksara., 2014).



370

Awlawiyyat, hal semacam ini menunjukkan prioritas dalam syariat Islam bukan pada fisik,
tetapi pada kompetensi, keimanan, dan tanggung jawab moral?.

Dalam pendekatan modern, hal ini dapat ditinjau melalui teori Social Model of
Disability yang dikembangkan oleh Michael Oliver. Teori ini menyatakan bahwa disabilitas
bukan semata-mata terletak pada kondisi fisik seseorang, tetapi pada bagaimana masyarakat
membentuk sistem yang eksklusif atau inklusif terhadap mereka?'. Dengan kata lain,
keterbatasan bukan berasal dari tubuh penyandang disabilitas, tetapi dari struktur sosial yang
tidak mengakomodasi kebutuhan mereka?2. Dalam hal ini, tindakan Nabi Muhammad SAW
yang memberikan peran penting kepada Abdullah bin Ummi Maktum merupakan bentuk
konkret dari sistem sosial yang inklusif dan responsif, jauh sebelum teori inklusi sosial
berkembang di dunia modern.

Lebih dari itu, hadis ini juga mencerminkan nilai-nilai etika Islam dalam memuliakan
manusia apapun kondisinya. Dalam QS. Al-Isra’ ayat 70 Allah menegaskan bahwa: "Dan
sungguh telah Kami muliakan anak-anak Adam." Ayat ini mengindikasikan bahwa setiap
manusia, tanpa melihat pada kekurangan fisik atau sosialnya, memiliki martabat yang dijamin
oleh Tuhan. Oleh karena itu, dalam Islam tidak dikenal konsep pengucilan terhadap orang-
orang dengan keterbatasan. Justru, tanggung jawab sosial umat Islam adalah menciptakan
ruang sosial yang merangkul, memberdayakan, dan memberikan hak-hak setara bagi mereka?.

Kisah Abdullah bin Ummi Maktum sekaligus menjadi bantahan terhadap pandangan-
pandangan budaya patriarkal atau sistem sosial feodal yang kerap memarginalkan orang-orang
dengan disabilitas. Dalam kerangka tafsir sosiologis, seperti yang dikemukakan oleh Nasr
Hamid Abu Zayd, wahyu ilahi tidak hadir dalam ruang hampa, melainkan sebagai respons atas
realitas sosial, dan pada saat yang sama juga membentuk struktur sosial yang baru dan lebih
adil®*. Maka, kisah ini bisa dilihat sebagai salah satu momen transformatif di mana Islam
membongkar struktur hierarkis berdasarkan kekuatan fisik, lalu menggantinya dengan struktur
yang berbasis pada nilai moral, kesetaraan, dan keadilan®.

Jika ditarik pada konteks masa kini, maka semangat dari hadis ini sangat relevan dalam
merumuskan kebijakan publik dan keagamaan yang ramah terhadap penyandang disabilitas.
Di berbagai negara, termasuk Indonesia, diskursus mengenai pendidikan inklusif, akses
layanan kesehatan, peran keagamaan, dan keterlibatan sosial penyandang disabilitas semakin
berkembang. Sayangnya, dalam praktiknya masih banyak hambatan struktural maupun
kultural yang membuat penyandang disabilitas sulit mendapatkan ruang yang setara. Oleh
karena itu, hadis ini bukan hanya menjadi referensi spiritual, tetapi juga sebagai dasar normatif
dan praktis bagi para pembuat kebijakan, tokoh agama, dan institusi sosial dalam menciptakan
masyarakat yang inklusif dan berkeadaban.

20 1. N Fahmi, “ Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran PAI Dan Implikasinya Terhadap
Sikap Sosial Siswa Di SMA MA’ARIF NU 1 Kemranjen Kabupaten Banyumas” (IAIN Purwokerto, 2021).

2L M. Anshari, “Teori Disabilitas: Sebuah Review Literatu,” Modernity: Jurnal Pendidikan Dan Islam Kontemporer
1, no. 1 (2020): 39-45.

2 D., & Sumanti, T. S Desriadi, “Pendidikan Inklusif Dan Aksesibilitas Dalam Pendidikan Islam,” Tadbiruna:
Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 2023, 335-50.

M., et al. Munawir, “Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Al-Qur’an,” Jurnal Pendidikan Islam 15, no. 1 (2024):
30-40.

% H., & Zaenal, S Hamzah, “ Qur’anic Technobraille: Menuju Tunanetra Muslim Indonesia Bebas Buta Baca Al-
Qur’an,” Jurnal Sosioteknologi, 17, no. 2 (2018): 316-25.

25 Mukhammad Alfani, “Edukasi Online Dan Aksesibilitas Pendidikan Dalam Perspektif Hadis,” Tarbawi 13, no. 2
(2024).



Melalui hadis ini, terlihat bahwa Islam jauh lebih progresif daripada yang dibayangkan.
la bukan hanya mengajarkan keimanan secara spiritual, tetapi juga menghadirkan sistem sosial
yang merespon kebutuhan dan realitas manusia dengan seluruh keberagamannya. Abdullah bin
Ummi Maktum bukan hanya dikenang sebagai sahabat Nabi yang buta, tetapi sebagai simbol
inklusivitas dan bukti bahwa dalam Islam, nilai seorang manusia tidak ditentukan oleh
penglihatan fisik, tetapi oleh kejernihan hatinya, ketulusan niatnya, dan kesungguhannya
dalam berbuat baik.

Dengan demikian, hadis ini bukan hanya penting dalam kajian fiqgih, tetapi juga harus
ditempatkan dalam kerangka yang lebih luas: sebagai landasan moral, sosial, dan kemanusiaan
Islam yang mengakui perbedaan sebagai kekayaan, bukan sebagai alasan untuk pengucilan.

Relevansi Hadis Tirmidzi No. 2957 Dengan Pendidikan Inklusif Pada ABK
Dalam hadis riwayat Tirmidzi No. 2957, dikisahkan bahwa Abdullah bin Ummi
Maktum, seorang tunanetra, mendatangi Rasulullah untuk meminta keringanan agar tidak
mengikuti shalat berjamaah karena keterbatasan penglihatannya. Rasulullah pada awalnya
memberi izin, namun kemudian setelah turunnya perintah Allah, beliau justru menugaskan
Abdullah bin Ummi Maktum sebagai muadzin kedua setelah Bilal bin Rabah dan bahkan
menggantikannya sebagai imam shalat ketika beliau bepergian. Hadis ini memiliki relevansi
yang sangat penting dengan konsep pendidikan inklusif yang dewasa ini menjadi salah satu
pilar keadilan sosial dalam dunia pendidikan.
1. Pengakuan terhadap Martabat dan Hak Individu Disabilitas dalam Pendidikan
Hadis ini menunjukkan bahwa keterbatasan fisik bukanlah halangan untuk
mendapatkan kepercayaan dan tanggung jawab sosial yang besar. Dalam konteks
pendidikan inklusif, prinsip ini mengajarkan bahwa setiap peserta didik, termasuk Anak
Berkebutuhan Khusus (ABK), memiliki potensi dan martabat yang sama sebagai manusia
yang harus dihargai. Hal ini selaras dengan prinsip Universal Declaration of Human
Rights Pasal 26 yang menyatakan ba hwa setiap orang berhak atas pendidikan tanpa
diskriminasi. Dalam teori keadilan John Rawils, ini juga terkait dengan gagasan equal
liberty dan fair equality of opportunity, di mana keadilan tidak hanya berarti perlakuan
yang sama, tetapi juga pemberian kesempatan yang adil agar semua individu, termasuk
mereka yang berkebutuhan khusus, dapat berkembang optimal®®. Contoh
implementasinya dalam dunia pendidikan bisa dilihat dari sekolah yang menyediakan
akses fisik (seperti ram untuk kursi roda), materi ajar adaptif (seperti buku Braille atau
audio untuk tunanetra), serta kebijakan penerimaan siswa yang terbuka bagi semua
golongan.

2. Pemberdayaan Melalui Peran Aktif dan Partisipasi dalam Lingkungan Pendidikan
Rasulullah tidak hanya menerima kehadiran Abdullah bin Ummi Maktum, tapi juga
mengikutsertakannya secara aktif dalam kehidupan masyarakat. Ini menunjukkan
pentingnya pemberdayaan dan partisipasi aktif ABK dalam lingkungan pendidikan, bukan
hanya sebagai penonton tetapi sebagai pelaku aktif. Dalam teori Zone of Proximal
Development (ZPD) dari Vygotsky, disebutkan bahwa proses pembelajaran akan efektif
bila seseorang dibimbing untuk mencapai potensi maksimalnya melalui interaksi sosial?’.

371

% A, K Soleh, “Mencermati Teori Keadilan Sosial John Rawls,” ULUL ALBAB Jurnal Studi Islam 5, no. 1 (2004):

175-80.
27 A. Ahdar and W. Wardana, “Belajar Dan Pembelajaran: Teori, Desain, Model Pembelajaran Dan Prestasi
Belajar,” 2020.



372

Pendidikan inklusif harus memberikan ruang partisipasi bagi ABK dalam kegiatan
sekolah, baik dalam proses pembelajaran maupun aktivitas ekstrakurikuler. Misalnya,
seorang siswa dengan disabilitas intelektual dapat terlibat dalam proyek kelompok dengan
pendampingan guru atau teman sebaya, yang juga meningkatkan empati dan nilai sosial
peserta didik lainnya.

3. Pemberian Akomodasi dan Penyesuaian dalam Proses Pembelajaran

Selanjutnya, hadis ini juga mengandung pelajaran penting mengenai fleksibilitas dan
penyesuaian yang adil.  Rasulullah mempertimbangkan keadaan Abdullah dan
memberikan dispensasi (rukhsah), tetapi tetap memberinya peran dan tanggung jawab.
Hal ini mencerminkan prinsip reasonable accommodation dalam pendidikan inklusif,
yakni bahwa sistem pendidikan harus melakukan penyesuaian terhadap kebutuhan peserta
didik tanpa mengurangi esensi dari proses pembelajaran?. Pendekatan Universal Design
for Learning (UDL) yang dikembangkan oleh CAST menekankan pentingnya
menyediakan berbagai alternatif cara penyampaian materi, cara mengekspresikan
pemahaman, dan cara melibatkan siswa dalam pembelajaran?®. Implementasi praktis dari
prinsip ini misalnya dengan memberikan waktu tambahan saat ujian bagi siswa dengan
gangguan konsentrasi, atau menggunakan media visual dan taktil bagi siswa dengan
gangguan pendengaran.

4. Membangun Budaya Sekolah yang Inklusif dan Empatik

Di sisi lain, perilaku Rasulullah terhadap Abdullah bin Ummi Maktum juga
menunjukkan nilai-nilai empati, kasih sayang, dan penerimaan yang mendalam. Ini
memberi pelajaran bahwa pendidikan inklusif tidak akan berjalan hanya dengan kebijakan
administratif, tetapi juga harus ditopang oleh budaya sekolah yang humanis dan suportif*.
Teori social learning dari Albert Bandura menyatakan bahwa perilaku prososial siswa
terbentuk dari model yang mereka amati yaitu guru dan lingkungan sekolah®'. Maka dari
itu, membangun budaya sekolah yang inklusif, ramah disabilitas, dan penuh empati adalah
syarat penting. Program seperti pelatihan empati guru, kampanye anti-bullying terhadap
ABK, hingga kegiatan “teman sebangku inklusi” bisa menjadi sarana membentuk budaya
tersebut.

5. Pendidikan sebagai Sarana Keadilan Sosial dan Transformasi Sosial

Hadis ini menyiratkan bahwa keterbatasan fisik bukanlah penghalang kontribusi sosial.
Rasulullah tidak meminggirkan Abdullah bin Ummi Maktum dari peran public,
sebaliknya, beliau memberdayakannya. Hal ini mencerminkan prinsip keadilan sosial
dalam pendidikan. Paulo Freire dalam Pedagogy of the Oppressed menyatakan bahwa
pendidikan sejati adalah pendidikan yang membebaskan dan memberdayakan, bukan
mendominasi atau meminggirkan®2. Maka, pendidikan inklusif menjadi sarana utama
untuk mentransformasi struktur sosial yang diskriminatif menjadi lebih setara.

8Y. H., & Berangka, D Pranyoto, “Implementation of Inclusive Education in Elementary Schools in Merauke
District: An Analysis of Challenges and Solutions,” Jurnal Masalah Pastoral 13, no. 1 (2025): 93-114.

Y. F., & Jauhari, M. N Rosmi, “ Universal Design for Learning Pada Pembelajaran Pendidikan Jasmani Adaptif
Di Sekolah Inklusi,” STAND: Journal Sports Teaching and Development 3, no. 2 (2022): 40-48.

30°F., Khodijah, N., & Suryana, E Alfikri, “ANALISIS KEBIJAKAN PENDIDIKAN INKLUSI,” Journal of Syntax
Literate 7, no. 6 (2022).

31 N., & Fitriani, W Wahyuni, “Relevansi Teori Pembelajaran Sosial Albert Bandura Dan Metode Pendidikan
Keluarga Dalam Islam,” Qalam: Jurnal limu Pendidikan 11, no. 2 (2022): 60-66.

32 A Zubaidi, IMAJI DAN REFLEKSI KRITIS PENGEMBANGAN PENDIDIKAN ISLAM (Penerbit Indonesia Imaji.,
2022).



373

Implementasinya misalnya dalam bentuk pelatihan vokasi untuk siswa dengan hambatan,
pelibatan mereka dalam Musyawarah Perwakilan Kelas, serta membuka ruang karier atau
beasiswa yang setara bagi lulusan ABK.

Hadis Malik No. 148

M\M\dd&@;&d\m

“Telah menceritakan kepadaku dari Malik dari Ibnu Syihab dari Salim bin Abdullah
bahwa Rasulullah SAW bersabda, "Sesungguhnya Bilal mengumandangkan azan di malam
hari, makan dan minumlah kalian hingga Ibnu Ummi Maktum mengumandangkan azan."
Salim bin Abdullah berkata, "Abdullah bin Ummi Maktum adalah seorang laki-laki buta, ia
tidak mengumandangkan azan hingga dikatakan padanya, ‘'Subuh telah tiba,
Subuh telah tiba%,

Hadis yang diriwayatkan oleh Imam Malik dalam al-Muwatta’, melalui jalur Malik
dari Ibn Syihab dari Salim bin Abdullah, mengisahkan tentang dua muadzin utama pada masa
Rasulullah SAW: Bilal bin Rabah dan Abdullah bin Ummi Maktum. Dalam hadis ini,
Rasulullah SAW menyatakan bahwa azan yang dikumandangkan oleh Bilal terjadi pada
malam hari (yakni sebelum masuk waktu subuh), sedangkan waktu yang benar-benar
menandakan masuknya waktu subuh adalah ketika Abdullah bin  Ummi Maktum
mengumandangkan azan. Hal menarik dalam riwayat ini adalah bahwa Abdullah bin Ummi
Maktum adalah seorang sahabat yang buta, dan ia hanya mengumandangkan azan ketika
dikabarkan oleh orang lain bahwa waktu subuh telah masuk.

Kisah ini memberikan gambaran mendalam tentang bagaimana Rasulullah mengelola
tugas-tugas keagamaan, termasuk azan, dengan prinsip inklusivitas yang tinggi. Penunjukan
seorang tuna netra untuk mengumandangkan azan adalah keputusan yang sangat signifikan
secara sosial dan spiritual. Dalam masyarakat Arab saat itu yang sangat patriarkis dan
memuliakan kekuatan fisik pemberian peran keagamaan pada orang buta menunjukkan
revolusi sosial Islam terhadap pandangan dominan terhadap disabilitas.

Dalam perspektif tafsir sosial-historis, seperti yang dikembangkan oleh Fazlur
Rahman, konteks masyarakat sangat penting dalam memahami praktik Nabi. Islam hadir untuk
menata kembali nilai-nilai sosial yang timpang, termasuk perlakuan terhadap penyandang
disabilitas. Melalui Hadis ini, Rasulullah SAW mengajarkan bahwa keterbatasan fisik tidak
menghalangi seseorang untuk berpartisipasi aktif dalam peran keagamaan dan sosial. Hadis ini
juga menunjukkan penerapan prinsip syura dan partisipasi kolektif dalam pengambilan
keputusan. Karena Abdullah bin Ummi Maktum tidak dapat melihat fajar, ia mengandalkan
informasi dari masyarakat sekitarnya untuk menentukan waktu azan. Ini sejalan dengan prinsip
ta‘awun (saling tolong menolong) dalam Islam sebagaimana termaktub dalam QS. Al-
Ma’idah: 2: “Dan tolong-menolonglah kamu dalam (mengerjakan) kebajikan dan takwa...”

Lebih lanjut, dalam perspektif magasid al-syari’ah sebagaimana dikemukakan oleh al-
Syatibi, keputusan Rasulullah SAW mempercayakan azan kepada seorang buta mengandung

3 Malik ibn Anas, “Al-Muwatta’. Kitab al-Salat, Bab Ma Ja’a Fi al-Imamah.,” n.d.



aspek hifz al-‘aql (menjaga akal) dan %ifz al-nafs (menjaga jiwa)3*. Artinya, masyarakat tidak
boleh mendiskreditkan potensi akal dan kapasitas sosial seseorang hanya karena keterbatasan
fisiknya. Abdullah bin Ummi Maktum, meski tidak dapat melihat, memiliki kecakapan
intelektual dan spiritual yang diakui oleh Nabi.

Ibnu Hajar al- Asqgalani dalam Fath al-Bari, juga menyebutkan bahwa azan Bilal
disebut azan awwal (azan pertama), sebagai bentuk peringatan dini agar orang bersiap-siap
untuk sahur dan ibadah. Sedangkan azan lbnu Ummi Maktum adalah yang menandai
masuknya waktu subuh secara pasti®>. Ini menegaskan bahwa peran Abdullah bukanlah
simbolis, tetapi substansial dan fungsional dalam pengaturan ibadah umat Islam saat itu. Dari
segi keilmuan hadis, kedudukan hadis ini sangat kuat karena diriwayatkan oleh jalur yang
shahih dan diterima dalam al-Muwatta’ Malik bin Anas, salah satu karya hadis paling awal
yang sangat dihormati dalam tradisi Sunni. Penempatan dua muadzin dengan waktu dan fungsi
yang berbeda juga menunjukkan kecermatan Rasulullah SAW dalam mengatur waktu ibadah
umat secara sistematis dan inklusif. Sisi menarik lainnya adalah bahwa Rasulullah SAW tidak
sekadar memberikan kedudukan spiritual kepada Ibnu Ummi Maktum, tetapi juga kedudukan
fungsional®®. Hal ini sejalan dengan gagasan Nurcholish Madjid bahwa Islam adalah agama
yang tidak memisahkan antara dimensi teologis dan sosial. Dalam pandangan Cak Nur,
keislaman yang otentik adalah yang menciptakan keadilan sosial dan pengakuan terhadap
martabat semua manusia, termasuk yang memiliki keterbatasan®’.

Dalam teori social model of disability yang dikembangkan oleh Michael Oliver,
keterbatasan bukanlah halangan utama bagi penyandang disabilitas, melainkan struktur sosial
yang gagal mengakomodasi mereka®®. Nabi Muhammad SAW dengan bijak menghapus
hambatan struktural tersebut dengan memberikan ruang nyata bagi penyandang disabilitas
untuk menjalankan fungsi publik dan spiritual dalam masyarakat. Dengan demikian, hadis ini
bukan hanya menjelaskan perbedaan waktu azan antara Bilal dan Ibnu Ummi Maktum, tetapi
lebih dalam lagi, menunjukkan bagaimana Islam sejak awal berdiri di atas prinsip keadilan
sosial dan pengakuan akan kapasitas individu, tanpa diskriminasi terhadap keadaan fisik
seseorang. Ini menjadi model teladan bagi masyarakat Muslim modern dalam menciptakan
ruang yang ramah disabilitas di masjid, lembaga pendidikan, dan ruang publik lainnya.

Relevansi Hadis Dengan Pendidikan Inklusif Pada ABK
1. Menghargai Potensi Berdasarkan Kemampuan, Bukan Keterbatasan Fisik
Hadis Malik no. 148 menegaskan bahwa meskipun Abdullah bin Ummi Maktum
adalah seorang sahabat yang buta, Rasulullah memberinya peran penting sebagai muadzin
untuk menandakan masuknya waktu subuh. Hal ini mencerminkan penghargaan terhadap
potensi individu, bukan berdasarkan keterbatasan fisiknya.
Dalam dunia pendidikan inklusif, prinsip ini sangat relevan. Pendidikan tidak hanya
berfokus pada aspek fisik atau keterbatasan yang dimiliki oleh seorang anak, tetapi pada

3 Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.”

3% A, & Aufa, M Rustandi, “Analisis Peran Surah Al-Fatihah Dalam Pelaksanaan Ibadah Sehari-Hari Menurut
Mufassir Klasik Dan Kontemporer,” Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 4, no. 1 (2025): 41-45.

3% A Alfiani, “Hak-Hak Kaum Difabel Dalam Al-Qur’an: Meneladani Kisah Pada QS.Abasa (80) 1-10” 7, no. 2
(2022): 167-86.

37 N Majid, Islam, Kemodernan, Dan Keindonesiaan (Mizan Pustaka, 2008).

38 F Nursyamsi, “Kerangka Hukum Disabilitas Di Indonesia: Menuju Indonesia Ramah Disabilitas,” Indonesian
Center for Law and Policy Studies, 2015.

374



375

potensi yang dapat dikembangkan sesuai dengan kapasitas masing-masing®°. Berdasarkan
Teori Multiple Intelligences (Howard Gardner), kita memahami bahwa kecerdasan atau
potensi manusia tidak terbatas pada satu dimensi saja. Anak dengan disabilitas memiliki
kemampuan untuk berkembang di berbagai bidang, seperti kecerdasan emosional, sosial,
atau musikal, yang sering kali tidak dinilai dalam sistem pendidikan konvensional®°. Oleh
karena itu, dalam pendidikan inklusif, sangat penting untuk mengidentifikasi dan
memaksimalkan berbagai jenis kecerdasan dan potensi siswa, tanpa mendiskreditkan
mereka hanya karena keterbatasan fisik.
2. Keterlibatan Sosial dan Kolaboratif dalam Pendidikan Inklusif

Rasulullah SAW tidak hanya memberikan tugas kepada Abdullah bin Ummi Maktum
sebagai muadzin tanpa dukungan, tetapi juga menunjukkan bahwa meskipun Abdullah
tidak dapat melihat fajar, ia dapat melaksanakan tugasnya dengan bergantung pada orang
lain yang memberitahukan waktu. Ini menunjukkan pentingnya kerja sama sosial dalam
dunia pendidikan, di mana setiap individu termasuk ABK dapat mengandalkan dukungan
dari orang lain untuk mencapai tujuan bersama.

Dalam Ecological Systems Theory dari Bronfenbrenner, teori ini menekankan bahwa
perkembangan anak dipengaruhi oleh berbagai lapisan sistem sosial di sekitarnya®.
Dalam konteks pendidikan inklusif, ini berarti bahwa seluruh komunitas pendidikan
(termasuk teman sebaya, guru, dan keluarga) memiliki tanggung jawab untuk menciptakan
lingkungan yang mendukung bagi ABK. Dengan memanfaatkan prinsip saling membantu,
setiap siswa, terlepas dari kemampuan fisiknya, dapat berkembang dengan lebih baik
melalui dukungan sosial yang berkelanjutan. Jadi, kolaborasi antar semua pihak dalam
pendidikan inklusif penting untuk kesuksesan individu dalam proses pembelajaran.

3. Inklusivitas yang Bermakna dalam Sistem Pendidikan

Hadis ini mengajarkan bahwa Abdullah bin Ummi Maktum tidak hanya diberi posisi
simbolis sebagai muadzin, tetapi juga diberi peran fungsional yang sangat vital. Waktu
subuh yang ditandai oleh azan Abdullah bin Ummi Maktum adalah bagian yang esensial
dari kehidupan umat Islam. Ini menunjukkan bahwa dalam sistem sosial Islam,
inklusivitas harus bermakna, tidak hanya sebagai bentuk representasi, tetapi sebagai
kontribusi nyata bagi masyarakat®*2.

Dalam dunia pendidikan inklusif, ini berarti bahwa siswa ABK tidak hanya dilibatkan
dalam kelas sebagai penghias ruang, tetapi mereka harus diberikan kesempatan untuk
berperan dalam kehidupan akademik dan sosial yang bermakna. Dalam teori Vygotsky
tentang Zone of Proximal Development (ZPD), anak-anak (termasuk ABK) perlu
diberikan tantangan yang sesuai dengan kemampuan mereka yang masih berkembang,
sambil mendapat dukungan yang tepat dari lingkungan sekitar*®. Dengan memberi ABK
kesempatan untuk terlibat dalam proses pembelajaran yang berarti, sekolah dapat

39 Mukhammad Alfani, “Edukasi Online Dan Aksesibilitas Pendidikan Dalam Perspektif Hadis.”

40 C Nurhikmah, “Kecerdasan Majemuk (Multiple Intelligences) Siswa Sekolah Dasar Menurut Howard Gardner
Dalam Perspektif Pendidikan Islam,” Jurnal Pendidikan Guru Madrasah Ibtidaiyah 4, no. 1 (2023): 30-39.

41 A Rosyad, “Membangun Ketahanan Keluarga Dalam Al-Qur’an: Analisis Pendekatan Ecological Systems
Theory,” Jurnal Semiotika-Q: Kajian IImu al-Quran Dan Tafsir 3, no. 2 (2023): 343.

42 A, et al Suryahadi, “Telaah Pemikiran Amartya Sen Dan Martha Nussbaum: Relevansi Pendekatan Kapabilitas
Dalam Konteks Indonesia,” Multikultura 12, no. 1 (2023): 45-60.

43 M Jannah, “ PENGANTAR PENDIDIKAN ANAK USIA DINI,” Pengantar Pendidikan Anak Usia Dini, 2025,
14.



menciptakan partisipasi yang sejajar antara ABK dan siswa non-disabilitas, menciptakan
lingkungan yang inklusif dan adil.
4. Penerapan Prinsip Keadilan Sosial dalam Pendidikan Inklusif

Penunjukan Abdullah bin Ummi Maktum untuk mengumandangkan azan adalah
simbol nyata dari keadilan sosial dalam Islam, di mana seseorang dengan disabilitas
diberikan peran yang setara dan tidak dipinggirkan. Rasulullah SAW menunjukkan bahwa
keadilan sosial bukan hanya tentang memberi ruang, tetapi juga memberi peran yang
sejajar dan substansial dalam struktur sosial.

Konsep ini dapat dilihat melalui pendekatan Social Justice Theory dalam pendidikan,
yang menyatakan bahwa setiap individu berhak mendapatkan akses yang setara terhadap
pendidikan berkualitas, tanpa diskriminasi**. Teori ini diperkuat oleh Booth dan Ainscow
dalam Index for Inclusion, yang menegaskan bahwa keadilan dalam pendidikan bukan
hanya soal akses fisik ke ruang kelas, tetapi juga melibatkan pemberian kesempatan yang
adil bagi ABK untuk berkembang, berpartisipasi dalam kegiatan sosial dan akademik,
serta merasakan dampak positif dari Pendidikan®.

Prinsip keadilan sosial ini juga tercermin dalam kebijakan UNESCO’s Guidelines for
Inclusion, yang mendorong sekolah untuk mengembangkan kebijakan yang memastikan
setiap siswa termasuk ABK mendapatkan kesempatan yang setara dalam semua aspek
pendidikan. Dengan demikian, Hadis ini mengajarkan bahwa dalam pendidikan inklusif,
keadilan sosial adalah prinsip dasar yang harus diterapkan, tidak hanya dalam aspek akses,
tetapi juga dalam aspek partisipasi yang bermakna.

Hadist Ibnu Majah No. 1433

a})ﬁ@\usam‘ﬁ\uam}uhub}u;)muhemuq)usuhu\_\uuqm\l_uh
es-ulﬂjeﬁuf—‘

“Telah menceritakan kepada kami Ahmad bin Sinan, telah menceritakan kepada kami
Katsir bin Hisyam, telah menceritakan kepada kami Ja'far bin Burgan, telah menceritakan
kepada kami Yazid bin Al Asham dari Abu Hurairah yang dimarfu'kan kepada Nabi SAW,
beliau bersabda, "Sesungguhnya Allah tidak melihat kepada rupa dan harta benda kalian, tetapi
Dia hanya memandang kepada amal dan hati kalian"4®.

Hadis yang diriwayatkan oleh Ibnu Majah No. 1433 melalui jalur Ahmad bin Sinan,
Katsir bin Hisyam, Ja'far bin Burgan, dan Yazid bin Al Asham yang meriwayatkan dari Abu
Hurairah adalah hadis yang sangat terkenal dalam memahami konsep pandangan Allah
terhadap umat manusia. Hadis ini berbicara tentang bagaimana Allah tidak memandang rupa
atau harta benda seseorang, tetapi hanya memandang pada amal dan hati mereka. Pernyataan
ini memiliki dimensi yang dalam dalam hal spiritualitas Islam, dan membawa pembelajaran
yang relevan untuk kehidupan sehari-hari umat Muslim.

376

“H., & Yusuf, M. A Ashoumi, “Pendidikan Inklusi: Integrasi Konsep Konstruktivistik Vygotsky Dan Landasan Al-

Qur’an Untuk Mendukung SDGs 4,” Intelektual: Jurnal Pendidikan Dan Studi Keislaman 14, no. 3 (2024): 321—

V. S., & Hilman, C Magfiroh, “Implementasi Pendidikan Islam Berbasis Minat Dan Bakat Perspektif

44,

Pembelajaran Berdiferensiasi.,” RIGGS: Journal of Artificial Intelligence and Digital Business 4, no. 2 (2025): 164—

70.
4 M. Y Ibnu Majah, “Sunan Ibnu Majah. Kitab al-Mugaddimah, Bab Fadl al-*Ulama,” n.d.



Hadis ini menegaskan prinsip fundamental dalam Islam bahwa keindahan fisik dan
kekayaan materi bukanlah ukuran utama dalam kehidupan ini. Sebaliknya, yang benar-benar
dihargai dan dinilai oleh Allah adalah perbuatan dan niat seseorang dua aspek yang
mencerminkan kualitas keimanan dan ketakwaan seseorang. Ini menggarisbawahi esensi
ajaran Islam yang mengutamakan galb (hati) dan ‘amal (perbuatan) daripada penampilan luar
atau status sosial.

Dalam konteks pemahaman ulama, hadis ini merupakan sebuah penekanan terhadap
pentingnya integritas batin dan kesungguhan hati. Imam Al-Ghazali dalam karya monumental
Ihya' Ulum al-Din mengajarkan bahwa hati adalah pusat dari segala amal ibadah, di mana
segala perbuatan seseorang, apakah itu perbuatan fisik maupun spiritual, berasal dari hati.
Dalam pandangannya, jika hati seseorang bersih dan tulus, maka amal yang dilakukannya akan
selalu selaras dengan kebaikan dan petunjuk Allah®’.

Imam Ibn Kathir dalam tafsirnya mengaitkan hadis ini dengan konsep tazkiyah al-nafs
(penyucian jiwa) yang merupakan salah satu tujuan utama ajaran Islam. la mengajarkan bahwa
tidak cukup bagi seseorang untuk hanya melakukan amal ibadah secara fisik tanpa adanya niat
yang benar di dalam hati“®. Sesuai dengan hadis ini, amal yang dilakukan hanya dengan niat
tulus karena Allah dan disertai dengan hati yang bersih akan diterima oleh-Nya, sementara
penampilan luar atau harta benda tidak memiliki nilai apa pun di hadapan Allah.

Secara teologis, hadis ini mengarah pada konsep niat dalam Islam. Sebagaimana
disebutkan dalam hadis sahih yang lain, Amal itu tergantung niatnya. Allah menilai seseorang
berdasarkan niat yang ada dalam hatinya. Oleh karena itu, seseorang yang berpakaian
sederhana tetapi memiliki niat yang tulus dalam beribadah lebih dihargai di hadapan Allah
daripada seseorang yang berharta melimpah namun melakukan amal hanya untuk pamer atau
mencari pujian.

Dalam magqasid syari’ah, yang dijelaskan oleh al-Shatibi, tujuan syariat adalah untuk
mencapai kemaslahatan bagi umat manusia dengan menekankan keseimbangan antara dimensi
material dan spiritual*®. Hadis ini menegaskan pentingnya nilai spiritual dalam ajaran Islam
yaitu niat dan hati sehingga mengesampingkan penilaian atas kekayaan atau penampilan fisik.
Dalam konteks ini, al-Shatibi mengemukakan bahwa keadilan sosial, kesejahteraan umat, dan
pemeliharaan akhlak adalah nilai-nilai utama yang harus dijaga dalam masyarakat, yang tidak
hanya terlihat pada tampilan luar namun juga harus mencakup kondisi batin yang suci dan
tulus.

Dari segi psikologi Islam, hadis ini sangat relevan dalam mendekati konsep kesehatan
mental. Hati, dalam pandangan psikologi Islam, adalah pusat dari agidah dan akhlak, yang
dapat mempengaruhi perasaan dan tindakan seseorang. Syaikh Muhammad Al-Ghazali
mengajarkan dalam bukunya The Islamic Way of Life bahwa kecenderungan untuk melakukan
perbuatan buruk sering kali berakar dari kerusakan hati, yang mencerminkan
ketidakharmonisan antara akal dan perasaan®®. Oleh karena itu, membersihkan hati melalui
zikir, doa, dan peningkatan kualitas amal akan membawa pada perbuatan yang lebih baik dan
diterima oleh Allah.

Pentingnya memelihara hati dalam ajaran Islam juga berkaitan dengan prinsip tagwa
(ketakwaan). Imam al-Raghib al-Isfahani dalam al-Mufradat mengemukakan bahwa taqwa

47 Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.”

48 |bnu Katsir, Tafsir lonu Katsir, Terj. M. Syihabuddin, vol. 8 (Bogor: Pustaka Imam Syafi’i, 2007).

49 Wahyudi, “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.”

0 M. B Ihwan, Akhlak Tasawwuf: Meniti Jalan Kesucian Hati (Yayasan Pusaka Thamrin Dahlan, 2025).

377



378

bukan hanya tentang ketakutan kepada Allah, tetapi juga mencakup kesadaran penuh terhadap
kehadiran-Nya, yang terwujud dalam amal perbuatan yang bersih dan penuh niat yang baik.
Dalam hal ini, hadis ini mengingatkan umat Muslim untuk menjaga niat dan amal agar tidak
terjerumus pada riya (pamer) atau sifat duniawi lainnya yang merusak keikhlasan hati.

Hadis ini memiliki relevansi yang sangat besar dalam masyarakat modern yang
seringkali terjebak pada penilaian penampilan fisik dan status sosial. Media sosial, sebagai
contoh, sangat sering menampilkan kehidupan yang berfokus pada penampilan luar dan materi.
Namun, hadis ini mengingatkan kita bahwa nilai sejati manusia terletak pada apa yang ada di
dalam diri mereka perbuatan yang baik yang berasal dari hati yang tulus. Ini adalah pelajaran
berharga dalam era konsumsi informasi yang cepat dan seringkali dangkal.

Relevansi Hadits dengan Pendidikan Inklusif pada ABK

Hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah dalam lbnu Majah No. 1433, yang
menyatakan bahwa Allah tidak melihat rupa dan harta benda, tetapi hanya memandang amal
dan hati, memiliki relevansi yang mendalam dengan konsep pendidikan inklusif terutama
dalam konteks Anak Berkebutuhan Khusus (ABK). Konsep ini menekankan bahwa nilai
seseorang tidak ditentukan oleh kondisi fisik atau kekayaan materi, melainkan oleh kualitas
amal dan niat yang berasal dari hati. Pandangan ini sangat tepat dalam konteks pendidikan
inklusif, di mana setiap individu, terlepas dari keterbatasan fisik atau intelektual, memiliki
potensi yang sangat berharga yang harus dihargai berdasarkan niat dan usaha mereka dalam
meraih pendidikan.
1. Pendidikan Inklusif: Prinsip Keadilan dan Kesetaraan

Pendidikan inklusif adalah sistem pendidikan yang berusaha untuk mengakomodasi
semua jenis kebutuhan siswa, termasuk mereka yang memiliki kebutuhan khusus, tanpa
memandang perbedaan fisik atau intelektual®l. Hal ini sejalan dengan prinsip yang
diajarkan dalam hadis tersebut, bahwa penilaian Allah terhadap seseorang tidak
bergantung pada penampilan atau harta, tetapi pada perbuatan dan hati. Dalam pendidikan
inklusif, keberagaman adalah suatu hal yang dihargai, dan setiap siswa diperlakukan
dengan adil serta diberikan kesempatan yang sama untuk berkembang, terlepas dari
kekurangan atau keterbatasan mereka.

Dalam pendidikan inklusif, kita diajarkan untuk tidak melihat ABK hanya berdasarkan
keterbatasan fisik atau kemampuan kognitif mereka. Sebaliknya, kita harus menilai
mereka berdasarkan usaha dan perkembangan mereka dalam mencapai potensi terbaik
mereka. Hadis ini mengingatkan kita bahwa apa yang terlihat secara fisik atau materi
tidaklah penting di hadapan Allah yang utama adalah amal perbuatan dan hati yang bersih.

2. Hati dan Amal dalam Pendidikan Inklusif

Seperti yang dijelaskan dalam hadis ini, Allah memandang amal perbuatan dan hati
manusia, bukan sekadar penampilan luar atau kekayaan mereka. Ini mengarah pada
pentingnya memperlakukan ABK dengan penghormatan yang sama seperti orang lainnya
dalam hal kemampuan untuk belajar dan berkembang. Dalam pendidikan inklusif,
keadilan tidak hanya tentang memberikan akses pendidikan yang sama kepada ABK,
tetapi juga memperlakukan mereka dengan empati, rasa hormat, dan perhatian yang
mendalam terhadap perasaan dan niat mereka.

°1S., & Zamzami, M. R Mutholingah, “Relevansi Pemikiran Magashid Al-Syariah Jasser Auda Terhadap Sistem
Pendidikan Islam Multidisipliner,” Journal TA’LIMUNA 7, no. 2 (2018): 90-111.



379

Sebagai contoh, dalam implementasi pendidikan inklusif, guru dan tenaga pengajar
harus memiliki pemahaman yang mendalam tentang kebutuhan khusus setiap siswa, baik
itu berupa kebutuhan fisik, intelektual, atau sosial. Penerapan prinsip-prinsip pendidikan
yang adil ini adalah wujud nyata dari amal baik yang diinginkan dalam ajaran Islam yaitu
mengembangkan potensi orang lain, terutama yang membutuhkan perhatian lebih. Seperti
yang diajarkan dalam hadis ini, yang terpenting adalah bagaimana seseorang dengan hati
yang tulus berusaha untuk memberikan yang terbaik, dalam hal ini memberikan perhatian
yang setara dan penuh kasih sayang kepada setiap individu tanpa melihat keterbatasan
mereka.

3. Menjaga Niat yang Tulus dalam Pendidikan Inklusif

Sebagaimana disebutkan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah, niat yang
tulus dan perbuatan yang baik datang dari hati yang bersih. Dalam konteks pendidikan
inklusif, ini berarti bahwa para pendidik harus melibatkan diri mereka dalam proses
pendidikan dengan niat yang murni yaitu untuk memberikan pendidikan yang adil, setara,
dan bermakna kepada setiap siswa, tanpa memandang perbedaan mereka. Imam Al-
Ghazali mengajarkan bahwa amal yang dilakukan dengan niat yang ikhlas akan diterima
oleh Allah, dan ini berlaku dalam setiap aspek kehidupan, termasuk dalam pendidikan.
Oleh karena itu, dalam menyelenggarakan pendidikan untuk ABK, para pendidik harus
memiliki niat yang tulus untuk memberikan yang terbaik dan membimbing mereka dengan
penuh kasih sayang, tanpa mengharapkan pujian atau penghargaan materi.

Pendidikan inklusif bukan hanya soal memberikan akses kepada ABK untuk
bersekolah bersama anak-anak lainnya, tetapi juga tentang menumbuhkan rasa hormat dan
saling menghargai®. Hal ini sesuai dengan prinsip yang ditegaskan dalam hadis ini bahwa
Allah menilai amal perbuatan dan hati seseorang, bukan penampilan luar atau status sosial.
Dalam hal ini, setiap siswa, baik yang memiliki kebutuhan khusus atau tidak, memiliki
hak yang sama untuk belajar, berkembang, dan dihargai atas usaha mereka, tanpa ada
diskriminasi atau penilaian berdasarkan kekurangan fisik atau intelektual mereka.

4. Konsep Kesejahteraan dan Keseimbangan dalam Pendidikan

Sejalan dengan prinsip maqasid al-shari‘ah yang menekankan kesejahteraan umat
manusia, pendidikan inklusif juga bertujuan untuk mencapai kesejahteraan psikologis dan
sosial bagi setiap individu, termasuk ABK. Hadis ini mengingatkan kita bahwa
kesejahteraan batin dan amal yang baik adalah yang terpenting®3. Oleh karena itu, dalam
sistem pendidikan inklusif, kita tidak hanya menilai keberhasilan akademik ABK, tetapi
juga perkembangan emosional dan sosial mereka. Sebagaimana Allah melihat hati dan
amal, maka penting bagi setiap pendidik untuk melihat dan merawat perkembangan jiwa
dan hati ABK, bukan hanya aspek fisik atau kognitif mereka.

Dalam konteks ini, pendidikan inklusif menjadi lebih dari sekadar memberikan fasilitas
pendidikan yang setara. la juga mencakup usaha untuk membangun karakter yang baik,
menumbuhkan rasa percaya diri, dan membantu ABK meraih potensi penuh mereka. Hal
ini mencerminkan inti ajaran Islam yang menekankan pentingnya hati yang bersih dan
amal yang baik sebagai penilaian utama bagi setiap individu.

D. KESIMPULAN

52 Rahmat Hidayat, “Tanggung Jawab Pendidikan ( Islam ) Terhadap Abk Dan Implikasinya Terhadap Fakultas
Tarbiyah (Keguruan,” Educational Journal Of Islamic Management (Ejim) 3, No. 1 (2023).
58 Munawir, “Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Al-Qur’an.”



Pembahasan ini menunjukkan bahwa prinsip pendidikan inklusif sejatinya telah
dicontohkan oleh Rasulullah SAW jauh sebelum konsep tersebut diarusutamakan dalam
pendidikan modern. Melalui hadis-hadis yang diriwayatkan oleh Imam Tirmidzi, Imam
Malik dalam al-Muwatta’, dan Imam Ibnu Majah, tampak jelas bahwa Nabi Muhammad
SAW memberikan perhatian, penghormatan, dan pendekatan khusus yang ramah terhadap
individu dengan disabilitas. Beliau tidak hanya membebaskan mereka dari kewajiban
tertentu sesuai kemampuan, namun juga memberdayakan mereka, termasuk memberikan
kepercayaan pada posisi penting seperti dalam kepemimpinan dan partisipasi sosial. Prinsip
empati, penghormatan atas perbedaan, serta pendekatan tanpa diskriminasi menjadi dasar
kuat untuk membangun sistem pendidikan yang inklusif dan manusiawi.

Relevansi nilai-nilai dalam hadis-hadis tersebut sangat penting dalam konteks
pendidikan saat ini. Pendidikan inklusif yang mengakomodasi kebutuhan semua peserta
didik, termasuk penyandang disabilitas, sejalan dengan nilai-nilai Islam yang telah
dicontohkan oleh Rasulullah SAW. Dengan menjadikan beliau sebagai teladan utama, para
pendidik dan pembuat kebijakan dapat membangun sistem pembelajaran yang adil, penuh
kasih, dan inklusif. Oleh karena itu, penguatan nilai-nilai profetik ini dalam kurikulum,
kebijakan, dan praktik pendidikan akan menjadi landasan moral sekaligus strategi efektif
untuk mewujudkan pendidikan ramah disabilitas yang bukan hanya sesuai dengan prinsip-
prinsip kemanusiaan, tetapi juga selaras dengan ajaran Islam.

DAFTAR PUSTAKA

Ahdar, A., And W. Wardana. “Belajar Dan Pembelajaran: Teori, Desain, Model Pembelajaran
Dan Prestasi Belajar,” 2020.

Alfiani, A. “Hak-Hak Kaum Difabel Dalam Al-Qur’an: Meneladani Kisah Pada Qs.‘Abasa
(80) 1-10” 7, No. 2 (2022): 167-86.

Alfikri, F., Khodijah, N., & Suryana, E. “Analisis Kebijakan Pendidikan Inklusi.” Journal Of
Syntax Literate 7, No. 6 (2022).

Anshari, M. “Teori Disabilitas: Sebuah Review Literatu.” Modernity: Jurnal Pendidikan Dan
Islam Kontemporer 1, No. 1 (2020): 39-45.

Ashoumi, H., & Yusuf, M. A. “Pendidikan Inklusi: Integrasi Konsep Konstruktivistik
Vygotsky Dan Landasan Al-Qur’an Untuk Mendukung Sdgs 4.” Intelektual: Jurnal
Pendidikan Dan Studi Keislaman 14, No. 3 (2024): 321-44.

Assembly, U. G. “Convention On The Rights Of Persons With Disabilities.” Ga Res 61
(2006): 106.

At-Tirmidzi, M. ‘i. Sunan At-Tirmidzi. Edited By Ed. A. M. Nasiruddin Al-Albani. Dar Al-
Ma‘rifah, 2007.

Chaer, M. T. “Pendidikan Inklusif Dan Multikultur Dalam Perspektif Hadis Nabi Saw.”
Cendekia: Jurnal Kependidikan Dan Kemasyarakatan 14, No. 2 (2016): 209-30.

David Wijaya, S. E. Manajemen Pendidikan Inklusif Sekolah Dasar. Prenada Media, 2019.

Dedi Arianto. “Pandangan Islam Terhadap Pendidikan Inklusif.” Lentera. Kajian
Multidisiplin 1Imu, 2022.

Desriadi, D., & Sumanti, T. S. “Pendidikan Inklusif Dan Aksesibilitas Dalam Pendidikan
Islam.” Tadbiruna: Jurnal Manajemen Pendidikan Islam, 2023, 335-50.

Fahmi, I. N. “ Internalisasi Nilai-Nilai Moderasi Islam Dalam Pembelajaran Pai Dan
Implikasinya Terhadap Sikap Sosial Siswa Di Sma Ma’arif Nu 1 Kemranjen Kabupaten
Banyumas.” lain Purwokerto, 2021.

380



381

Fazira, W., Batubara, W. A., & Siregar, A. S. “Integrasi Pendidikan Multikultural Dalam
Sistem Pendidikan Nasional: Strategi Membangun Masyarakat Inklusif Dan Toleran.”
Pendalas: Jurnal Penelitian Tindakan Kelas Dan Pengabdian Masyarakat 4, No. 6
(2024): 186-203.

Hamzah, H., & Zaenal, S. “ Qur’anic Technobraille: Menuju Tunanetra Muslim Indonesia
Bebas Buta Baca Al-Qur’an.” Jurnal Sosioteknologi, 17, No. 2 (2018): 316-25.

Hanipudin, S., & Pd, M. Pendidikan Islam Dan Isu Aktual Kontemporer. Wawasan limu.,
N.D.

Hidayat, Rahmat. “Tanggung Jawab Pendidikan ( Islam ) Terhadap Abk Dan Implikasinya
Terhadap Fakultas Tarbiyah (Keguruan.” Educational Journal Of Islamic Management
(Ejim) 3, No. 1 (2023).

Ibnu Katsir. Tafsir Ibnu Katsir. Terj. M. Syihabuddin. Vol. 8. Bogor: Pustaka Imam Syafi’i,
2007.

Ibnu Majah, M. Y. “Sunan Ibnu Majah. Kitab Al-Mugaddimah, Bab Fadl Al-‘Ulama,” N.D.

Ihwan, M. B. Akhlak Tasawwuf: Meniti Jalan Kesucian Hati. Yayasan Pusaka Thamrin
Dahlan, 2025.

Jannah, M. “ Pengantar Pendidikan Anak Usia Dini.” Pengantar Pendidikan Anak Usia Dini,
2025, 14.

Magfiroh, V. S., & Hilman, C. “Implementasi Pendidikan Islam Berbasis Minat Dan Bakat
Perspektif Pembelajaran Berdiferensiasi.” Riggs: Journal Of Artificial Intelligence And
Digital Business 4, No. 2 (2025): 164-70.

Majid, N. Islam, Kemodernan, Dan Keindonesiaan. Mizan Pustaka, 2008.

Malik Ibn Anas. “Al-Muwatta’. Kitab Al-Salat, Bab Ma Ja’a Fi Al-Imamah.,” N.D.

Maufur, N. H., & Zuhri, S. Modul Pelatihan Figh Dan Ham. Lkis Pelangi Aksara., 2014.

Maulidiyah, LII. “Pendidikan Agama Islam Berbasis Inklusi Pada Kepala Nabi Muhammad
Saw (Studi Analisis Kitab Nurul Yagin Karya Muhammad Al-Khudhari Bek).” Iain
Ponorogo, 2022.

Moleong. Metodologi Penelitian Kualitatif. Edisi Revisi., 2017.

Mukhammad Alfani. “Edukasi Online Dan Aksesibilitas Pendidikan Dalam Perspektif
Hadis.” Tarbawi 13, No. 2 (2024).

Munawir, M., Et Al. “Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Al-Qur’an.” Jurnal Pendidikan
Islam 15, No. 1 (2024): 30-40.

Mutholingah, S., & Zamzami, M. R. “Relevansi Pemikiran Maqashid Al-Syariah Jasser Auda
Terhadap Sistem Pendidikan Islam Multidisipliner.” Journal Ta limuna 7, No. 2 (2018):
90-111.

Nurhikmah, C. “Kecerdasan Majemuk (Multiple Intelligences) Siswa Sekolah Dasar Menurut
Howard Gardner Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Jurnal Pendidikan Guru
Madrasah Ibtidaiyah 4, No. 1 (2023): 30-39.

Nursyamsi, F. “Kerangka Hukum Disabilitas Di Indonesia: Menuju Indonesia Ramah
Disabilitas.” Indonesian Center For Law And Policy Studies, 2015.

Pranyoto, Y. H., & Berangka, D. “Implementation Of Inclusive Education In Elementary
Schools In Merauke District: An Analysis Of Challenges And Solutions.” Jurnal
Masalah Pastoral 13, No. 1 (2025): 93-114.

Romadhon, M., Et Al. “Konsep Pendidikan Inklusif Dalam Perspektif Islam.” Jurnal
Pendidikan Islam 15, No. 1 (2024): 20-28.



Rosmi, Y. F., & Jauhari, M. N. “ Universal Design For Learning Pada Pembelajaran
Pendidikan Jasmani Adaptif Di Sekolah Inklusi.” Stand: Journal Sports Teaching And
Development 3, No. 2 (2022): 40-48.

Rosyad, A. “Membangun Ketahanan Keluarga Dalam Al-Qur’an: Analisis Pendekatan
Ecological Systems Theory.” Jurnal Semiotika-Q: Kajian llmu Al-Quran Dan Tafsir 3,
No. 2 (2023): 343.

Rustandi, A., & Aufa, M. “Analisis Peran Surah Al-Fatihah Dalam Pelaksanaan Ibadah
Sehari-Hari Menurut Mufassir Klasik Dan Kontemporer.” Al-Fahmu: Jurnal limu Al-
Qur’an Dan Tafsir 4, No. 1 (2025): 41-45.

Scoones, I. Penghidupan Berkelanjutan Dan Pembangunan Pedesaan. Insistpress., 2020.

Siti Nurnafisah. “Hadis-Hadis Berkaitan Tentang Para Difabel.” Universitas Islam Negeri
Syarif Hidayatullah Jakarta, 2024.

Soleh, A. K. “Mencermati Teori Keadilan Sosial John Rawls.” Ulul Albab Jurnal Studi Islam
5, No. 1 (2004): 175-80.

Sugiyono. Metode Penelitian Pendidikan: Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, Dan R&D.
Alfabeta, 2010.

Sukomardojo, T. “Mewujudkan Pendidikan Untuk Semua: Studi Implementasi Pendidikan
Inklusif Di Indonesia.” Jurnal Birokrasi & Pemerintahan Daerah Volume 5, No. 2
(2023): 205-14.

Sunandar, D., & Baidowi, A. “Pendidikan Islam Inklusif: Memahami Kebutuhan Siswa
Disabilitas.” Al Muntada 1, No. 2 (2023): 73-84.

Suryahadi, A., Et Al. “Telaah Pemikiran Amartya Sen Dan Martha Nussbaum: Relevansi
Pendekatan Kapabilitas Dalam Konteks Indonesia.” Multikultura 12, No. 1 (2023): 45—
60.

Wahyudi, A., & Latif, M. “Pendidikan Inklusif Di Indonesia Perspektif Maqashid Syariah.”
Journal Of Disability Studies And Research 2, No. 1 (2023): 95-105.

Wahyuni, N., & Fitriani, W. “Relevansi Teori Pembelajaran Sosial Albert Bandura Dan
Metode Pendidikan Keluarga Dalam Islam.” Qalam: Jurnal limu Pendidikan 11, No. 2
(2022): 60-66.

Woulandari, T. Konsep Dan Praktik Pendidikan Multikultural . Uny Press, 2020.

Zubaidi, A. Imaji Dan Refleksi Kritis Pengembangan Pendidikan Islam. Penerbit Indonesia
Imaji., 2022.

382



