
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra 

P-ISSN: 1978-8800, E-ISSN: 2614-3127 

http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Stilistika/index 

Vol. 19 No. 1, Januari 2026, hal 163-174 

 

 

163 

ANALISIS STRUKTUR DAN FUNGSI TUTUNGGULAN DI DESA 

RAHARJA: KAJIAN STRUKTUR PERTUNJUKAN DAN FUNGSI 

FOLKLOR 

 

ANALYSIS OF THE STRUCTURE AND FUNCTION OF SUPERIORITY IN 

RAHARJA VILLAGE: STUDY OF THE STRUCTURE OF PERFORMANCES 

AND FOLKLORE FUNCTIONS 

 

Rizki Muhamad Fakih1*, Cut Nuraini2, Een Nurhasanah3 

Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, Universitas Singaperbangsa, Indonesia1,2,3 

2110631080068@student.unsika.ac.id1 , cut.nuraini@fkip.unsika.ac.id2 , 

een.nurhasanah@staff.unsika.ac.id3  

*penulis korespondensi 

 

Info Artikel ABSTRAK 

Sejarah artikel:  

Diterima:  

21 Agustus 2025 

Direvisi:  

07 Januari 2026 

Disetujui:  

25 Januari 2026 

Penelitian ini berisi kajian mengenai struktur pertunjukan dan fungsi 

Tutunggulan di Desa Raharja menggunakan teori pertunjukan Sims dan 

Stephens serta teori fungsi folklor Dundes. Metode yang digunakan adalah 

analisis deskriptif dengan pendekatan kualitatif. Data penelitian didapatkan 

dari hasil observasi, dokumentasi, serta wawancara para pemain 

Tutunggulan di Desa Raharja. Hasil penelitian menunjukkan terdapat 11 

dari 13 struktur pertunjukan Tutunggulan di Desa Raharja. 2 indikator tidak 

terdapat dalam pertunjukan Tutunggulan di Desa Raharja karena 

pertunjukan Tutunggulan di Desa Raharja bukan pertunjukan verbal, 

melainkan pertunjukan musik dan tidak terdapat teks dalam pertunjukannya. 

Selanjutnya terdapat 4 dari 6 indikator fungsi folklor yang terdapat pada 

pertunjukan Tutunggulan di Desa Raharja. 2 indikator yang tidak terpenuhi 

(1) memberi sanksi sosial dan hukuman agar orang berperilaku baik (2) 

sebagai sarana kritik sosial. Ditemukan juga pergeseran fungsi Tutunggulan 

yang bentuk awalnya sebagai aktivitas. 

 

Kata kunci: 

Tutunggulan, struktur 

pertunjukan, fungsi 

folklor 

Article Info ABSTRACT 
Article history: 

Received: 

21 August 2025 

Revised:  

07 January 2026 

Accepted:  

25 January 2026 

This study examines the structure and function of Tutunggulan 

performances in Raharja Village using Sims & Stephens' performance 

theory and Dundes' folklore function theory. The method used is descriptive 

analysis with a qualitative approach. Research data was obtained from 

observations, documentation, and interviews with Tutunggulan performers 

in Raharja Village. The results of the study show that 11 of the 13 

performance structures of Tutunggulan in Raharja Village are present. Two 

indicators are not present in the Tutunggulan performance in Raharja 

Village because the Tutunggulan performance in Raharja Village is not a 

verbal performance but a musical performance and does not include text in 

its performance. Furthermore, 4 out of 6 indicators of folklore functions 

were found in the Tutunggulan performance in Raharja Village. The 2 

indicators that were not fulfilled were (1) imposing social sanctions and 

punishments to encourage good behavior and (2) serving as a means of 

social criticism. A shift in the function of Tutunggulan was also found, from 

its original form as an activity of pounding rice to its current form as 

entertainment for the people of Raharja Village. 

 

Keyword:  

Tutunggulan, 

performance structure, 

folklore function 

Copyright © 2026, Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra 

DOI: http://dx.doi.org/10.30651/ st.v19i1.27868  

 

http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Stilistika/index
mailto:2110631080068@student.unsika.ac.id
mailto:cut.nuraini@fkip.unsika.ac.id
mailto:een.nurhasanah@staff.unsika.ac.id
http://dx.doi.org/10.30651/%20st.v19i1.27868


Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

165 

 

PENDAHULUAN 

Pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja hampir punah. Hal tersebut 

dapat dilihat dari kurangnya pemain 

dan minat masyarakat terhadap 

pertunjukan tersebut. Pemain 

Tutunggulan di Desa Raharja rata-rata 

sudah berusia lanjut dan tidak ada satu 

pun pemain dari kalangan anak muda. 

Artinya, tidak ada regenerasi sehingga 

pertunjukan Tutunggulan terancam 

punah. 

Padahal, dalam praktiknya tidak 

ada batasan usia bagi seseorang untuk 

dapat menjadi pemain Tutunggulan. 

Kendati begitu, kemudahan tersebut 

tidak dapat menarik minat masyarakat, 

khususnya para perempuan yang 

memang dijadikan pemain 

Tutunggulan di desa Raharja. 

Kurangnya minat masyarakat terhadap 

tradisi lokal dapat terjadi karena 

dampak modernisasi. Modernisasi 

mengubah cara hidup masyarakat dan 

dapat menggerus tradisi lokal. Hal 

tersebut sejalan dengan pendapat 

Malinowski dalam Nahak (2019) yang 

menyatakan bahwa tradisi atau budaya 

yang lebih tinggi dan aktif dapat 

memengaruhi tradisi atau budaya yang 

lebih rendah dan pasif melalui kontak 

budaya. 

Pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja adalah bukti nyatanya. Karena 

masyarakat modern lebih 

mengedepankan fungsi praktis, maka 

alu dan lesung yang menjadi alat musik 

utama dalam pertunjukan Tutunggulan 

pun tidak lagi digunakan dalam proses 

menumbuk padi. Keberadaannya pun 

menjadi langka dan tidak digunakan 

lagi. Oleh sebab itu, pertunjukan 

Tutunggulan pun tidak lagi dianggap 

relevan dengan masa kini, sebab pada 

masa kini banyak pertunjukan 

menggunakan alat musik yang lebih 

modern  dan dianggap lebih menarik.  

Ancaman kepunahan pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja menjadi 

masalah krusial, sebab pertunjukan 

Tutunggulan memuat nilai 

kebersamaan, gotong royong, dan cinta 

lingkungan. Punahnya pertunjukan ini 

akan berdampak pada krisis identitas 

karena tidak ada lagi sistem 

pengetahuan dan praktik yang telah 

diwariskan turun temurun sebagaimana 

pendapat Propp dalam Jauhari (2018) 

yang menyatakan bahwa folklor atau 

warisan budaya adalah sebuah ideologi 

yang meliputi cara berpikir kolektif dan 

apa yang diciptakan dari masa silam 

terus diwariskan dan dipertahankan. 

Selain itu, dampak buruk dari punahnya 

pertunjukan Tutunggulan adalah dapat 

mengurangi rasa kebersamaan dan 

solidaritas yang terjalin antar anggota 

kelompok masyarakat yang selama ini 

terjalin melalui praktik pertunjukan 

tersebut. 

Dengan kata lain punahnya 

pertunjukan Tutunggulan akan 

berdampak pada kondisi empati 

masyarakat pemiliknya yang selama ini 

tercermin melalui kebersamaan dalam 

praktik pertunjukan tersebut. Hal ini 

sejalan dengan pendapat Dundes dalam 

Jauhari (2018) yang berpendapat 

bahwa folklor merupakan refleksi dari 

berbagai kondisi yang ada di 

masyarakat. Misalnya apa yang terjadi 

dan apa yang ada pada masa lalu 

direfleksikan melalui tradisi yang 

diwariskan turun temurun. 

Tanpa pertunjukan Tutunggulan, 

maka tidak ada perekat 

antarmasyarakat Desa Raharja yang 

menyatukan semua kalangan. Tidak 

ada hiburan tradisional bermakna dan 

bernilai historis tinggi. Tidak ada 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

165 

warisan tradisi asli Desa Raharja yang 

dapat dibanggakan dan dilestarikan 

keberadaannya.  

Agar pertunjukan Tutunggulan di 

Desa Raharja tidak punah, maka perlu 

adanya langkah pelestarian dan 

pengenalan, salah satunya dengan cara 

melakukan penelitian yang hasil 

akhirnya akan dimanfaatkan sebagai 

revitalisasi. Revitalisasi penting 

sebagai langkah pengenalan dan 

pelestarian suatu budaya dalam konteks 

ini pertunjukan Tutunggulan agar tidak 

punah dimakan waktu. Berdasarkan 

uraian-uraian di atas, maka peneliti 

tertarik untuk melakukan penelitian 

dengan judul “Analisis Struktur 

Pertunjukan dan Fungsi Tutunggulan di 

Desa Raharja Serta Revitalisasinya 

dalam Bentuk Video Youtube sebagai 

Media Pembelajaran Teks Deskripsi”. 

 

METODE  
Penelitian ini menggunakan 

metode analisis deskripif. Menurut 

Sugiyono dalam Kusuma dan Mahardi 

(2021) analisis deskriptif adalah 

metode yang digunakan untuk 

memperoleh deskripsi atau gambaran 

karakteristik data yang diteliti melalui 

analisis data bersifat apa adanya tanpa 

membuat kesimpulan secara general 

atau umum. Sedangkan pendekatan 

yang digunakan dalam penelitian ini, 

yaitu pendekatan kualitatif karena hasil 

dari penelitian didskripsian. Artinya, 

data dalam penelitian ini berupa kata-

kata bukan angka-angka statistik. 

Menurut Merriam dalam Waruwu 

(2024) penelitian kualitatif adalah 

penelitian berupa tindak pengamatan 

yang berusaha mempelajari sesuatu 

secara alami, memahaminya secara 

mendalam, atau menafsirkan, 

memaknai fenomena dengan 

mendeskripsikan, memecahkan kode, 

menerjemahkan, dan upaya memahami 

konteks secara alami. Sedangkan 

menurut Lapan, dkk. dalam Waruwu 

(2024) penelitian kualiatif adalah 

penelitian yang berusaha menyelami 

konteks sosial yang diteliti secara lebih 

mendalam, serta menekankan pada 

pemaknaan yang spesifik, interpretatif, 

dan komprehensif dalam konteks dan 

waktu tertentu. 

Adapun subjek pada penelitian ini 

adalah pemain pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja. 

Sedangkan objek penelitian ini berupa 

struktur pertunjukan dan fungsi 

Tutunggulan di Desa Raharja. Teknik 

yang digunakan dalam pengumpulan 

data ada 3: (1) teknik observasi. 

Observasi dilakukan dengan cara 

mengamati secara langsung 

pertunjukan tradisi Tutunggulan di 

Desa Raharja. Pengamatan ini 

bertujuan untuk melihat bagaimana 

tradisi Tutunggulan ditampilkan, 

meliputi jumlah pemain, alat-alat yang 

digunakan, serta dalam acara atau ritual 

apa saja tradisi Tutunggulan 

ditampilkan, (2) teknik dokumentasi. 

Dokumentasi dilakukan dengan cara 

mengambil foto dan video ketika 

pertunjukan tradisi Tutunggulan 

berlangsung. Hal ini bertujuan untuk 

menguatkan data-data yang diambil 

sebab ada bukti nyatanya, (3) teknik 

wawancara. Teknik ini dilakukan 

dengan cara mewawancarai para 

pemain Tutunggulan di Desa Raharja 

secara langsung. Hal ini bertujuan 

untuk mencari struktur dan fungsi apa 

saja yang terkandung dalam tradisi 

Tutunggulan tersebut.  

Instrumen yang digunakan dalam 

penelitian ini berupa pedoman 

wawancara dan alat dokumentasi. Ada 

3 teknik analisis data yang digunakan 

dalam penelitian ini: (1) tahap 

pengumpulan data. Peneliti melakukan 

wawancara secara langsung sambil 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

166 

merekam. Data wawancara dalam 

bentuk rekaman kemudian 

ditranskripsikan untuk selanjutnya 

dilakukan analisis. Sedangkan data 

berupa dokumentasi foto dan video 

akan digunakan untuk memperkuat 

hasil analisis, 2) tahap reduksi data. 

Peneliti memilih data yang relevan, 

merangkum, dan berfokus pada hal-hal 

pokok yang menjadi inti penelitian, (3) 

penarikan kesimpulan dan verifikasi. 

Berdasarkan data-data yang sudah 

terkumpul dan dipilih, selanjutnya 

peneliti melakukan penarikan 

kesimpulan mengenai struktur 

pertunjukan dan fungsi Tutunggulan di 

Desa Raharja serta memanfaatkannya 

sebagai revitalisasi dalam bentuk video 

YouTube. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

Analisis Struktur Pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja  

1. Teks Pertunjukan  

Tidak ada teks dalam 

pertunjukan Tutunggulan, baik 

berupa kata atau ujaran, lirik yang 

dinyanyikan atau cerita yang 

disampaikan. Pertunjukan 

Tutunggulan hanya menampilkan 

musik yang dihasilkan dari benturan 

lesung dan alu sebagai alat-alatnya.  

2. Tekstur  

Irama yang ditampilkan dari 

ketukan alu dan lesung dalam 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja disepakati para pemain pada 

saat latihan. Jadi, tidak ada aturan 

baku mengenai irama seperti apa 

yang ditampilkan. Alu dan lesung 

sebagai alat yang digunakan dalam 

pertunjukan Tutunggulan tidak sama 

dengan alat musik lain yang 

memiliki nada tertentu, seperti gitar 

yang memiliki kunci nada misalnya.  

Begitu pula dengan gerakan. 

Tidak ada gerakan tubuh dari para 

pemain layaknya pertunjukan tari 

atau teater. Pemain Tutunggulan 

hanya menggerakan tangan 

memegang alu seperti sedang 

menumbuk padi untuk 

menghasilkan irama tertentu. 

Penekanan tertentu dapat terjadi di 

tengah-tengah pertunjukan, 

tergantung irama seperti apa yang 

ditampilkan.  

Kedipan mata atau suara dari 

para pemain juga tidak ada, 

kalaupun ada hal-hal tersebut dapat 

terjadi apabila seorang pemain ingin 

memberitahu atau memberi kode 

kepada pemain lain bahwa 

pertunjukan akan segera selesai. 

Sedangkan untuk ekspresi wajah 

sama halnya dengan irama, tidak ada 

aturan bakunya. Kendati begitu, para 

pemain Tutunggulan di Desa 

Raharja menyepakati untuk 

memasang raut wajah yang ceria 

atau tersenyum, serta menghindari 

ekspresi cemberut, marah, dan lain 

sebagainya yang tidak enak 

disaksikan penonton.  

3. Konteks Fisik  

Tempat pelaksanaan 

pertunjukan Tutunggulan tergantung 

pada momen apa pertunjukannya 

ditampilkan. Pada perayaan pesta 

rakyat hari kemerdekaan biasanya 

pertunjukan digelar di halaman balai 

desa Raharja. Sedangkan pada 

perayaan hari kemerdekaan satu 

kecamatan biasanya pertunjukan 

ditampilkan di alun-alun Wanayasa. 

Untuk diketahui, perayaan hari 

kemerdekaan di Kecamatan 

Wanayasa biasanya dimeriahkan 

dengan pawai sepanjang jalan alun-

alun. Semua desa di Kecamatan 

Wanayasa turut menampilkan 

berbagai pertunjukan, kesenian, atau 

produk selama pawai berlangsung.  



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

167 

Apabila pertunjukan 

Tutunggulan ditampilkan pada pesta 

pernikahan atau khitanan, 

pertunjukannya dilaksanakan di 

rumah atau gedung tempat 

berlangsungnya pesta atau resepsi. 

Adapun orang-orang yang 

menonton pertunjukan Tutunggulan 

biasanya warga masyarakat Desa 

Raharja sendiri, atau masyarakat 

Kecamatan Wanayasa apabila 

pertunjukannya digelar di alun-alun. 

Pertunjukan Tutunggulan tidak 

digelar di atas panggung. Para 

pemain melakukan pertunjukan 

sambil berdiri.  

Sama seperti para pemain, 

semua orang yang menonton pun 

biasanya sambil berdiri. Kecuali jika 

disediakan kursi atau tikar untuk 

duduk beramai-ramai. Seperti yang 

sudah dijelaskan di atas, pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja saat ini 

biasa ditampilkan pada acara hari 

kemerdekaan, pesta pernikahan, atau 

khitanan. Sedangkan di masa silam, 

pertunjukan Tutunggulan juga biasa 

ditampilkan pada acara kunjungan 

bupati atau kunjungan tamu dari luar 

daerah.  Di Desa Raharja sendiri 

pertunjukan Tutunggulan dilakukan 

oleh sepuluh orang pemain yang 

berdiri saling berhadapan mengitari 

lesung.  

4. Konteks Sosial     

Pertunjukan Tutunggulan di 

Desa Raharja tidak berawal dari 

ritual-ritual tertentu dalam 

keyakinan apapun. Pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja pada 

mulanya berawal dari kebiasaan 

masyarakat (khususnya masyarakat 

perempuan) dalam menumbuk padi. 

Pada zaman dahulu sebelum 

ditemukan mesin penggiling padi, 

masyarakat Desa Raharja 

menggiling padi dengan cara 

tradisional, yaitu dengan cara 

menumbuknya menggunakan alu 

dan lesung. Lama kelamaan 

kebiasaan tersebut bertransformasi 

menjadi sebuah pertunjukan.  

Pada zaman modern saat ini, 

orang-orang sudah tidak menumbuk 

padi dengan cara tradisional lagi. 

Namun kebiasaan tersebut tetap 

dilestarikan oleh masyarakat Desa 

Raharja melalui pertunjukan 

Tutunggulan. Pemilihan pemain 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja juga tidak didasarkan pada 

profesi tertentu. Siapapun yang 

berminat untuk belajar dapat 

mengikuti latihan dan menjadi 

pemain. Kendati begitu, sayangnya 

antusias masyarakat khususnya 

anak-anak muda terhadap 

pertunjukan tersebut sangat minim. 

Hal tersebut dari dilihat dari para 

pemain pertunjukan di Desa Raharja 

yang semuanya merupakan orang 

tua, tidak ada anak muda.  

5. Refleksivitas  

Kostum yang digunakan para 

pemain pada saat pertunjukan 

Tutunggulan tergantung pada 

momen apa pertunjukannya 

ditampilkan. Pada perayaan hari 

kemerdekaan pemain menggunakan 

kostum bernuansa merah putih, yaitu 

kerudung berwarna merah dan 

gamis putih. Sedangkan pada acara 

pernikahan atau khitanan kostumnya 

disesuikan dengan kesepakatan para 

pemain. Kostum pemain yang 

seragam hanya digunakan pada saat 

pertunjukan, saat latihan pemain 

diperbolehkan memakai kostum 

bebas.  

Penggunaan kostum merah 

putih pada saat pertunjukan 

ditampilkan dalam acara hari 

kemerdekaan bertujuan untuk 

menggambarkan rasa cinta tanah air. 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

168 

Selain itu penggunaan kostum yang 

seragam juga tentu saja bertujuan 

agar terlihat kompak dan solid.   

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Kostum pertunjukan 

Tutunggulan (gamis putih) 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 2. Kostum pertunjukan 

Tutunggulan (kerudung merah) 

Penggunaan kostum yang 

berbeda pada saat latihan dan 

pertunjukan menunjukkan bahwa 

kehadiran dan ketidakhadiran 

penonton dapat memengaruhi 

pertunjukan. Dengan adanya 

penonton, pemain memiliki 

tanggung jawab untuk menampilkan 

yang terbaik berdasarkan hasil 

latihan. Sedangkan pada saat latihan 

yang tidak dilihat penonton, para 

pemain masih bebas dan 

diperbolehkan untuk membuat 

kesalahan dan berdiskusi apabila 

terdapat bagian irama yang ingin 

diubah, dikurangi, atau ditambah.  

 

6. Kemunculan  

Tutunggulan di Desa Raharja 

diperkirakan muncul pada masa 

setelah kemerdekaan. Pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja 

muncul dari kebiasaan masyarakat 

dalam menumbuk padi atau nutu. 

Dari kebiasaan tersebut Tutunggulan 

mengalami perubahan menjadi 

pertunjukan yang bersifat hiburan 

yang biasa ditampilkan pada acara 

pernikahan atau khitanan.  

Masyarakat tradisional masa 

silam pada umumnya belum 

mengenal musik modern, termasuk 

di Desa Raharja. Oleh sebab itu, 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja sempat populer dan selalu 

ditampilkan pada acara pernikahan 

atau khitanan sebagai sarana hiburan 

masyarakat. 

Akan tetapi, seiring 

berkembangnya zaman pertunjukan 

Tutunggulan mulai dilupakan. Lalu 

kembali diaktifkan dalam kurun 

waktu lima tahun terakhir, 

khususnya pada peringatan hari 

kemerdekaan. Tidak diketahui siapa 

yang pertama kali melakukan 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja, sebab para narasumber pun 

hanya melanjutkan apa yang sudah 

ada sejak dahulu. Para narasumber 

sudah mengetahui pertunjukan 

Tutunggulan sejak kecil, sejak 

orang-orang tua dahulu masih ada. 

Jadi, dapat disimpulkan bahwa para 

pemain Tutunggulan yang menjadi 

narasumber bukanlah generasi 

pertama yang melakukan dan 

melestarikan pertunjukan 

Tutunggulan. Mereka hanya penerus 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

169 

tradisi yang sudah turun temurun 

sejak dahulu.  

Peneliti dapat menyimpulkan 

demikian karena berdasarkan 

wawancara semua narasumber mulai 

aktif menjadi pemain Tutunggulan 

sejak lima tahun terakhir, sedangkan 

pada zaman dahulu saat mereka 

masih anak-anak dan remaja mereka 

hanya mengetahui saja.  

7. Folklor yang Melampaui Batas  

Selama pertunjukan tidak ada 

instruksi yang dikeluarkan pemain 

kepada penonton. Penonton 

menyaksikan pertunjukan 

Tutunggulan sambil berdiri dari 

jarak dekat. Saat sedang melakukan 

pertunjukan, pemain menjadi seolah 

berada di luar jangkauan penonton. 

Maksudnya, meskipun ada di antara 

penonton yang merupakan keluarga 

pemain tetapi interaksi yang terjadi 

tetap kaku seperti orang asing 

bertemu orang asing.  

Adapun interaksi yang terjadi 

adalah penonton memberikan tepuk 

tangan pada saat pertunjukan selesai. 

Pada saat pertunjukan berlangsung, 

pemain Tutunggulan menjadi pusat 

perhatian dan memiliki kendali 

penuh atas penonton sekalipun tidak 

ada instruksi yang dikeluarkan. Hal 

tersebut terjadi karena penonton 

memandang para pemain dengan 

cara khusus sebagai orang yang 

berada di luar batas pengalaman 

sehari-hari.  

8. Estetika 

Untuk keperluan estetika, 

pemain menggunakan tata rias pada 

saat pertunjukan. Tata rias 

disesuaikan dengan kebutuhan para 

pemain, tidak berlebihan dan hanya 

riasan sederhana saja. Begitu juga 

dengan tata busana, seperti yang 

sudah dijelaskan kostum pemain 

Tutunggulan dapat disesuaikan 

dengan momen apa pertunjukannya 

ditampilkan. Pada perayaan hari 

kemerdekaan kostum yang 

digunakan bernuansa merah putih, 

sedangkan pada pesta pernikahan 

atau khitanan kostum disesuaikan 

berdasarkan kesekapatan para 

pemain.  

Formasi pemain pada saat 

pertunjukan Tutunggulan adalah 

sepuluh orang mengitari lesung. 

Lima orang di kiri, lima orang di 

kanan, berdiri saling berhadapan dan 

membentuk pola zig-zag agar alu 

masing-masing pemain tidak 

berbenturan. Formasi zig-zag juga 

sengaja diterapkan agar posisi 

pemain tidak terlalu rapat, dan 

terlihat semua.  

9. Estetika Tradisonal  

Meskipun zaman sudah 

modern, pertunjukan Tutunggulan 

tidak serta merta berubah. Alat-alat 

yang digunakan masih 

dipertahankan sejak dahulu hingga 

saat ini, yaitu alu dan lesung. Tidak 

ada tambahan atau perubahan alat. 

Adapun istilah atau sebutan yang 

digunakan pada pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja ada 

empat, yaitu Ungkut, Gelenyu, 

Carang, dan Kuprak. 

Keempat istilah tersebut 

digunakan sebagai penanda urutan 

ketukan. Ungkut adalah sebutan 

untuk pemain yang pertama kali 

melakukan ketukan dalam 

pertunjukan, diikuti oleh Gelenyu, 

lalu Carang dan Kuprak. Pembagian 

jumlah pemain disesuaikan 

berdasarkan kebutuhan dan 

kesepakatan pemain. Jadi, dari 

sepuluh orang pemain dibagi 

menjadi empat posisi tersebut.  

 

 

 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

170 

 

 

 

 

Gambar 3. Alu dan Lesung (alat utama 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja) 

 

10. Estetika Keterampilan  

Penempatan posisi pemain 

dalam pertunjukan Tutunggulan 

tidak didasarkan pada 

keterampilannya dalam memainkan 

alat. Penempatan posisi dan 

perekrutan pemain terbuka bagi 

siapa saja, tanpa ada syarat-syarat 

tertentu. Keterampilan pemain 

dalam memainkan alat akan tumbuh 

seiring berjalannya waktu dengan 

seringnya latihan. Oleh sebab itu 

pemain bebas memilih untuk 

ditempatkan di posisi apapun.   

Adapun bagi para pemain yang 

terbilang sudah senior penempatan 

posisinya didasarkan pada kebiasaan 

mereka pada saat menjadi pemain 

dari waktu ke waktu. mereka bebas 

memilih selama posisi yang 

dipilihnya masih bisa diisi, 

maksudnya para pemain secara 

keseluruhan harus dapat mengisi 

semua posisi, tidak boleh semua 

pemain memilih satu posisi saja 

karena akan sulit untuk dibagi-bagi 

pada saat pertunjukan.  

Kendati demikian, dengan 

segala kemudahan dalam proses 

menjadi pemain Tutunggulan 

tersebut tetap saja pemain dari tahun 

ke tahun masih itu-itu saja, tidak ada 

regenerasi. Anak-anak muda tidak 

berminat menjadi pemain dalam 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja.  

11. Estetika kepraktisan  

Di Desa Raharja sendiri, 

pertunjukan Tutunggulan berawal 

dari kebiasaan orang-orang tua 

zaman dahulu dalam menumbuk 

padi. Sebab belum ada mesin 

penggiling padi, maka masyarakat 

desa Raharja zaman dahulu 

menumbuk padi menggunakan alu 

dan lesung. Seiring berkembangnya 

zaman, orang-orang modern sudah 

mulai mempertimbangkan efisiensi 

waktu dan kepraktisan, sehingga 

kegiatan menumbuk padi yang 

semula dilakukan manual mulai 

beralih ke mesin.  

Akhirnya, Tutunggulan 

berntransformasi menjadi hiburan 

rakyat. Hal tersebut dilatarbelakangi 

oleh belum adanya alat-alat musik 

modern. Seiring berkembangnya 

zaman, juga dengan mulai 

banyaknya alat musik dan 

pertunjukan modern Tutunggulan 

pun mulai kekurangan peminat dan 

perlahan dilupakan. Hanya segelintir 

orang yang masih melestarikannya 

hingga saat ini di Desa Raharja. Jadi, 

fungsi Tutunggulan di Desa Raharja 

pada mulanya adalah untuk 

menumbuk padi, lalu beralih 

menjadi hiburan hingga saat ini.  

12. Respons estetika  

Tidak pernah ada respons 

estetika dari penonton yang menilai 

baik atau buruk pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja, hal 

tersebut dapat dilihat dari tidak ada 

seorang pun penonton atau 

masyarakat yang memberi kritik, 

saran, atau masukan sebelum atau 

sesudah pertunjukan. Secara tidak 

langsung hal tersebut juga menjadi 

indikasi bahwa masyarakat Desa 

Raharja tidak terlalu mengenal dan 

mengetahui pertunjukan 

Tutunggulan secara lebih 

mendalam.  

Dalam hal ini warga masyarakat 

Desa Raharja hanya berperan 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

171 

seabagai penonton dan penikmat, 

bukan pengamat. Artinya, 

masyarakat hanya mengetahui 

permukaannya saja, bentuk dasarnya 

saja, bahwa pertunjukan 

Tutunggulan tidak lain hanyalah 

sebuah hiburan tradisional yang 

sudah ada sejak dahulu.  

Perkembangan kemampuan 

pemain dalam pertunjukan hanya 

mengandalkan proses latihan dan 

ketekunan belajar. Tidak ada 

evaluasi yang masuk dari sudut 

pandang penonton sebagai 

pengamat. Adapun bentuk respons 

estetika penonton secara tidak 

langsung hanyalah tepuk tangan 

setelah pertunjukan selesai sebagai 

tanda apresiasi.  

13. Narasi pribadi  

Karena pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja bukan 

pertunjukan verbal, maka tidak ada 

narasi personal/pribadi dalam 

praktiknya. Tidak ada kata atau 

kalimat yang menjadi penanda 

bahwa pertunjukan akan dimulai 

atau berakhir. Narasi pribadi 

biasanya diemukan dalam 

pertunjukan verbal seperti 

pertunjukan cerita. Saat seorang 

pencerita memulai dengan kalimat 

“pada zaman dahulu” sebagai 

penanda awal pertunjukan dimulai, 

maka di situlah leak narasi 

pribadinya. Sedangkan dalam 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja tidak ada narasi pribadi, 

sebab pertunjukan Tutunggulan 

hanya menampilkan musik yang 

dihasilkan dari benturan alu dan 

lesung.   

 

Analisis Fungsi Pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja 

Beberapa fungsi pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja sebagai 

berikut: 

1. Membantu Pendidikan Anak Muda 

Tutunggulan di Desa Raharja 

bukan hanya sebuah pertunjukan, sebab 

dalam praktiknya terkandung nilai-nilai 

moral. Nilai-nilai moral yang 

terkandung dalam pertunjukan 

Tutunggulan antara lain nilai gotong 

royong, kerja sama kelompok, dan 

saling menghargai. Nilai gotong royong 

dapat dilihat dari cara para pemain bahu 

membahu dalam melaksanakan latihan 

sebelum pertunjukan dan saling 

memberi masukan mengenai irama 

yang akan ditampilkan nantinya.  

Kerja sama kelompok dapat dilihat 

ketika pertunjukan dilaksanakan. 

Berhasil atau tidaknya kerja sama antar 

pemain dapat dilihat dari seberapa 

sesuai hasil latihan dengan apa yang 

ditampilkan, apakah para pemain dapat 

mengingat irama dan ketukan masing-

masing, dan apakah para pemain dapat 

berimprovisasi apabila terdapat 

kesalahan ketukan atau irama. 

Sedangkan nilai saling menghargai 

dapat dilihat ketika para pemain 

berlatih.  

Dalam sesi latihan para pemain 

mendiskusikan bagaimana irama yang 

akan ditampilkan dan kostum apa yang 

akan digunakan. Pada saat diskusi 

tersebut tentu akan ada banyak 

pendapat dan masukan. Para pemain 

akan saling mendengar pendapat 

pemain lain dan mempertimbangkan 

pendapat mana yang akan diambil. 

Semua pendapat harus didengar dan 

dipertimbangkan, tidak boleh ada 

pemain yang egois.  

Nilai-nilai moral yang telah 

disebutkan di atas dapat dijadikan 

pelajaran bagi anak muda tentang 

bagaimana cara bersikap di depan 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

172 

orang lain, cara menghargai perbedaan 

pendapat dan mendengar saran, saling 

membantu dengan sesama teman, atau 

bekerjasama guna mencapai tujuan 

tertentu. Nilai-nilai moral di atas juga 

menjadi makna filosofis tentang sebuah 

tradisi yang tidak hanya menjadi 

pertunjukan, tetapi juga memberikan 

makna mendalam tentang kehidupan.  

2. Meningkatkan Solidaritas Kelompok 

Interaksi yang terjadi di antara para 

pemain Tutunggulan lama kelamaan 

akan menciptakan kedekatan dan 

keterikatan yang membentuk 

solidaritas. Tidak hanya bagi para 

pemain, tetapi juga bagi keluarga 

pemain dan masyarakat secara luas. 

Kedekatan antar pemain tercipta karena 

adanya interaksi yang intens dalam sesi 

latihan. Kemudian hubungan antar para 

pemain menjadi lebih dekat, seolah-

olah seperti keluarga sendiri.  

Setelah itu, hubungan kedekatan 

yang semula hanya terjadi antar pemain 

mulai meluas hingga ke keluarga para 

pemain. Keluarga para pemain mulai 

saling mengenal satu sama lain dengan 

baik sebab adanya interaksi. Lalu 

hubungan antar keluarga para pemain 

pun menjadi semakin dekat dan solid.  

Sedangkan solidaritas yang 

terbentuk dalam masyarakat luas terjadi 

karena adanya rasa bangga terhadap 

pertunjukan Tutunggulan yang menjadi 

identitas masyarakat Desa Raharja. 

Solidaritas tersebut menimbulkan rasa 

memiliki dan ingin mempertahankan 

pertunjukan Tutunggulan. Hal tersebut 

dapat dilihat dari antusias masyarakat 

menonton pertunjukan, cara 

masyarakat mendokumentasikan 

pertunjukan, serta cara masyarakat 

dalam memberikan apresiasi berupa 

tepuk tangan pada saat pertunjukan 

selesai.  

Sayangnya, solidaritas dalam 

masyarakat mulai luntur di kalangan 

anak muda sebagaimana yang telah 

dipaparkan pada latar belakang yang 

menjadi urgensi penelitian ini harus 

dilakukan.  

3. Mengubah Pekerjaan Membosankan 

Menjadi Permainan dan Sebagai 

Pelarian yang Menyenangkan 

Fungsi ini bisa disebut juga fungsi 

rekreasi. Seperti yang sudah dijelaskan 

pada poin esetika kepraktisan, 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja pada mulanya berasal dari 

kebiasaan orang-orang zaman dahulu 

dalam menumbuk padi, kemudian 

bertransformasi menjadi sebuah 

hiburan. Peralihan fungsi ini selaras 

dengan perkembangan zaman. 

Maksudnya, orang-orang zaman dahulu 

mengubah Tutunggulan dari pekerjaan 

yang melelahkan (menumbuk padi) 

menjadi pertunjukan yang menghibur. 

Itu dilakukan karena zaman dahulu 

belum ada alat musik dan pertunjukan 

modern, sehingga alu dan lesung yang 

menjadi alat utama dalam menumbuk 

padi pada akhirnya dimanfaatkan 

sebagai alat musik dalam pertunjukan 

Tutunggulan.  

Orang-orang zaman dahulu masih 

mengedepankan fungsi kebersamaan 

dan gotong royong sehingga dalam 

praktiknya Tutunggulan dilakukan oleh 

banyak orang. Sedangkan orang-orang 

modern lebih mengedepankan prinsip 

efisiensi waktu dan tenaga serta 

kepraktisan. Oleh karena itu, 

Tutunggulan pun mulai dilupakan 

dengan ditemukannya mesin 

penggiling padi.  

 

PENUTUP  

Berdasarkan hasil analisis yang 

telah diuraikan, peneliti dapat 

menyimpulkan beberapa hal sebagai 

berikut. Pertama, dari 13 indikator 

struktur pertunjukan menurut Sims & 

Stephens, pertunjukan Tutunggulan di 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

173 

Desa Raharja hanya memenuhi 11 

indikator. Dua indikator yang tidak 

terpenuhi, yaitu teks pertunjukan dan 

narasi pribadi. Dua indikator tersebut 

tidak terdapat dalam pertunjukan 

Tutunggulan di Desa Raharja karena 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja bukan pertunjukan verbal, 

melainkan pertunjukan musik yang 

dihasilkan dari alu dan lesung. Jadi, 

tidak terdapat teks dalam 

pertunjukannya. Begitu juga dengan 

narasi pribadi, tidak terdapat pada 

pertunjukan Tutunggulan di Desa 

Raharja karena untuk memulai dan 

mengakhiri pertunjukan tidak diawali 

dengan kata, kalimat, atau narasi 

tertentu seperti bercerita.  

Kedua, dari enam indikator fungsi 

folklor yang dikemukakan Dundes, 

pertunjukan Tutunggulan Tutunggulan 

di Desa Raharja hanya memenuhi 

empat di antaranya. Dua indikator yang 

tidak terpenuhi, yaitu (1) memberi 

sanksi sosial dan hukuman agar orang 

berperilaku baik dan, (2) sebagai sarana 

kritik sosial. Selain itu, ditemukan juga 

pergeseran fungsi Tutunggulan yang 

bentuk awalnya sebagai aktivitas 

menumbuk padi menjadi bentuk 

hiburan masyarakat Desa Raharja. 

Pergeseran fungsi tersebut terjadi 

seiring dengan mulai ditinggalkannya 

alu dan lesung sebagai alat tradisional 

penumbuk padi yang beralih ke mesin, 

serta mulai berkembangnya alat-alat 

musik dan hiburan modern. Selain itu, 

kematian orang-orang terdahulu juga 

menyebabkan pertunjukan ini mulai 

sepi peminat dan pelaku, sehingga 

warga masyarakat Desa Raharja yang 

masih melestarikan pertunjukan 

Tutunggulan mengalami kesulitan 

dalam hal mencari pemain-pemain baru 

sebagai regenerasi.  

Penelitian mengenai struktur 

pertunjukan dan fungsi Tutunggulan ini 

dapat dijadikan referensi bagi para 

peneliti selanjutnya dalam menyusun 

penelitian terbaru untuk lebih 

memperluas pengetahuan dan wawasan 

dalam bidang kajian folklor. Selain itu 

penelitian ini dapat juga dijadikan 

sebagai sumber rujukan atau 

perbandingan pada penelitian-

penelitian di masa mendatang.  

Peneliti memberikan saran kepada 

guru agar hasil dari penelitian struktur 

pertunjukan dan fungsi Tutunggulan 

berupa media pembelajaran teks 

deskripsi dalam bentuk video youtube 

ini dapat dimanfaatkan sebaik mungkin 

untuk menunjang proses pembelajaran. 

Selain itu, bagi masyarakat umum 

penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan sumbangan pengetahuan 

baru yang menambah wawasan terkait 

pengenalan dan usaha pelestarian 

budaya dan tradisi lokal. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Astuti, R. (2022). Makna Simbolik 

Tradisi Punjungan (Studi pada 

Desa Sunggingan, Kecamatan 

Mantingan, Kabupaten Ngawi, 

Jawa Timur). (Skripsi, 

Universitas Islam Negeri 

Walisongo Semarang). 

Endraswara,Suwardi. (2006). Metode, 

Teori, Teknik Penelitian 

Kebudayaan Ideologi, 

Epistemologi, dan Aplikasi. 

Yogyakarta: Pustaka Widyatama. 

Endraswara,Suwardi. (2009). Metode 

Penelitian Folklor Konsep, Teori, 

dan Aplikasi.  Yogyakarta: 

MedPress. 

Hartinah, H. (2020). Struktur, Fungsi, 

dan Makna Mantra Lowong 

Sebagai Warisan Budaya Sasak 

di Desa Teruwai Kecamatan 

Pujut Kabupaten Lombok 



Fakih, Nuraini, Nurhasanah/Analisis Struktur dan… 

Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 19 No. 1, Januari 2026 Hal 163-174 
 

174 

Tengah (Doctoral dissertation, 

Universitas_Muhammadiyah_M

ataram).  

Hidayatullah, A., & Kanzunnudin, M. 

(2020). Analisis Struktur, Fungsi, 

dan Nilai Pada Folklor 

Nawangsih Untuk Pendidikan 

Karakter Siswa Sekolah 

Dasar. Kredo: Jurnal Ilmiah 

Bahasa dan Sastra, 4(1), 148-

167. 

Istiari, N. R. (2012). Simbolisme 

Budaya Banyuwangi dalam 

Folklor Seblang: Kajian Semiotik 

Pierce. (Skripsi, Universitas 

Ahmad Dahlan, Yogyakarta) 

Jauhari, Heri. (2018). Folklor Bahan 

Kajian Ilmu Budaya. Sastra, dan 

Sejarah. Bandung: Yrama 

Widya.  

Kusuma, A. M., & Mahardi, P. (2021). 

Analisis Deskriptif terhadap 

Pengembangan Media 

Pembelajaran E-Modul Interaktif 

Berbasis Software Aplikasi 

Lectora Inspire. Jurnal Kajian 

Pendidikan Teknik 

Bangunan, 7(2). 

Nahak, H. M. (2019). Upaya 

Melestarikan Budaya Indonesia 

Di Era Globalisasi. Jurnal 

Sosiologi Nusantara, 5(1), 65-76. 

 

Rahmawati, E. K. (2022). Fungsi tradisi 

Suroan bagi masyarakat Desa 

Bangunrejo Kabupaten Tuban di 

tengah modernisasi. Surabaya: 

UIN Sunan Ampel Surabaya.  

Sims, M., & Stephens, M. (2011). 

Living Folklore Second Edition 

An Introduction to the Study of 

People and Their Traditions. 

Logan: Utah State University 

Press. 

Waruwu, M. (2024). Pendekatan 

penelitian kualitatif: Konsep, 

prosedur, kelebihan dan peran di 

bidang pendidikan. Afeksi: Jurnal 

Penelitian dan Evaluasi 

Pendidikan, 5(2), 198-211. 

Wulandari, W., Cahyana, A., & Falah, 

A. M. (2021). Perkembangan 

kesenian Tutunggulan Kampung 

Sambawa Kabupaten 

Tasikmalaya. ATRAT: Jurnal 

Seni Rupa, 9(3), 215-222. 

Yulyani, N. (2016). Perkembangan 

Kesenian Tutunggulan di 

Kabupaten Purwakarta Tahun 

1990-2012 (Doctoral 

dissertation, Universitas 

Pendidikan Indonesia). 

Yunus, M. (2014). Hakikat menulis. 

Keterampilan Menulis, 1-45.  

 

 

 


