Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra

P-ISSN: 1978-8800, E-ISSN: 2614-3127
http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Stilistika/index
Vol. 18 No. 2, Juli 2025, hal 395-406

NILAI BUDAYA DALAM CERITA RAKYAT PENAMAAN DESA PACALAN
KECAMATAN PLAOSAN KABUPATEN MAGETAN

CULTURAL VALUES IN THE FOLK STORY OF THE NAMING OF
PACALAN VILLAGE, PLAOSAN DISTRICT, MAGETAN DISTRICT

Eka Bibit Santikasari'*, Maulfi Syaiful Rizal?
Pendidikan Bahasa dan Sastra Indonesia, Universitas Brawijaya, Indonesia!?
ekabibits@student.ub.ac.id®, maulfi_rizal@ub.ac.id?

*penulis korespondensi

Info Artikel

ABSTRAK

Sejarah artikel:
Diterima:

25 Maret 2025
Direvisi:

05 Juli 2025
Disetujui:

15 Juli 2025

Kata kunci:
Tradisi lisan, nilai
budaya,cerita rakyat

Penelitian ini mengkaji nilai budaya dari cerita rakyat penamaan Desa
Pacalan, Kecamatan Plaosan, Kabupaten Magetan yang berkaitan dengan
kisah Ki Ageng Kembang Sore sebagai tokoh yang berpengaruh. Dengan
menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif dan metode etnografi,
penelitian ini mengeksplorasi nilai-nilai moral, seperti kebijaksanaan,
keberanian, dan keadilan, yang terkandung dalam kisah tersebut.
Pengumpulan data sangat bergantung pada kemampuan peneliti memahami
situasi yang diperoleh melalui wawancara mendalam dengan tokoh
masyarakat dan observasi partisipatif, serta didukung oleh dokumentasi
sejarah. Analisis dilakukan dengan reduksi, penyajian, dan penarikan
kesimpulan. Penelitian ini menemukan bahwa cerita rakyat Ki Ageng
Kembang Sore berperan penting bagi masyarakat Desa Pacalan untuk
memahami nilai-nilai budaya, seperti nilai religius dan penghormatan
terhadap leluhur, nilai agama dan nilai tradisi dalam perayaan kebudayaan
serta sejarah lokal mereka yang mendukung pelestarian tradisi lisan dalam
menghadapi tantangan modernisasi. Penelitian ini diharapkan dapat
berkontribusi pada upaya pelestarian kekayaan budaya dan sejarah lokal
bagi generasi mendatang di wilayah Magetan.

Article Info

ABSTRACT

Avrticle history:
Received:

25 March 2025
Revised:

05 July 2025
Accepted:

15 July 2025

Keyword:
Oral traditions, cultural
values, folklore

This study examines the cultural values of the folktale naming Pacalan
Village, Plaosan District, Magetan Regency, related to the story of Ki Ageng
Kembang Sore as an influential figure. Using a qualitative descriptive
approach and ethnographic methods, this study explores moral values, such
as wisdom, courage, and justice, contained in the story. Data collection
relies heavily on the researcher's ability to understand the situation obtained
through in-depth interviews with community leaders and participant
observation, and is supported by historical documentation. Analysis is
carried out through reduction, presentation, and drawing conclusions. This
study found that the folktale of Ki Ageng Kembang Sore plays an important
role for the people of Pacalan Village to understand cultural values, such as
religious values and respect for ancestors, religious values and traditional
values in cultural celebrations and their local history that supports the
preservation of oral traditions in facing the challenges of modernization.
This research is expected to contribute to efforts to preserve cultural wealth
and local history for future generations in the Magetan region.

Copyright © 2025, Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra
DOI: http://dx.doi.org/10.30651/st.v18i2.25950

395


http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Stilistika/index
mailto:ekabibits@student.ub.ac.id
mailto:maulfi_rizal@ub.ac.id
http://dx.doi.org/10.30651/st.v18i2.2

Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

PENDAHULUAN

Kebudayaan, sebagai warisan
kolektif suatu masyarakat, melingkupi
beragam aspek kehidupan seperti adat
istiadat, seni, bahasa, dan kepercayaan.
Dalam konteks ini, tradisi lisan
memegang peranan krusial dalam
transmisi nilai-nilai budaya, norma
sosial, serta sejarah lokal dari satu
generasi ke generasi berikutnya
(Danandjaja, 2007). Cerita rakyat
berfungsi sebagai medium efektif untuk
menginternalisasi  nilai-nilai  luhur
tersebut ke dalam sanubari masyarakat.

Sebagai manifestasi budaya lisan,
cerita rakyat berfungsi  sebagai
cerminan langsung dari ragam aspek
budaya dan tatanan nilai sosial dalam
suatu komunitas. Tradisi pewarisan
cerita ini pada masa lampau dilakukan
secara lisan, dari satu generasi ke
generasi berikutnya, Hutomo dalam
Olang (2021). Cerita rakyat umumnya
diwariskan dari generasi ke genarasi,
tetapi seiring dengan moderanisasi
banyak anak- anak muda yang tidak
mengetahui cerita asal muasal dari
daerahnya dikarena banyak anak muda
yang sudah lupa atau tidak tahu tentang
cerita rakyat yang ada di sekitarnya.
Anak muda sekarang lebih tahu tentang
media sosial. Hanya orang-orang tua
dulu saja yang tahu akan cerita rakyat
dan asal wusul cerita rakyat itu.
Ditakutkan cerita rakyat itu akan punah
dan terlupakan oleh  masyarakat
setempat. Cerita rakyat adalah warisan
dari nenek moyang kita yang harus kita
jaga agar tidak terlupakan karena itu
adalah salah satu identitas dari suatu
tempat karena memiliki histori pada
masa lampau.

Menurut Koentjaraningrat
(1984:25), nilai budaya adalah bagian
dari kebudayaan ideal yang
merefleksikan hal-hal penting dan
berharga dalam kehidupan masyarakat.

Terutama cerita rakyat yang menarik
tetapi jarang orang mengetahui
dikarenakan banyak generasi muda
yang tidak tahu akan cerita rakyat dan
apa yang terkandung dalam cerita
rakyat itu. Di dalam cerita rakyat
memiliki  potensi  kuat  untuk
mengungkap berbagai nilai nilai
budaya  yang melekat  dalam
masyarakat setempat salah satunya,
yaitu cerita rakyat penamaan Desa
Pacalan. Cerita rakyat ini tidak hanya
berpotensi menjadi jembatan yang
menghubungkan masyarakat dengan
identitas sejarah dan budayanya, tetapi
juga dapat menjadi sarana edukatif
yang efektif bagi generasi muda dalam
memahami warisan leluhur.

Penelitian terdahulu mengenai
sastra lisan dan penamaan tempat telah
banyak dilakukan. Sebagai contoh,
Syaifudin (2022) dalam penelitiannya
yang berjudul “Analisis Fungsi dalam
Sastra Lisan Penamaan Desa Bantur
Kecamatan Bantur Kabupaten Malang
(Tinjauan Sastra Lisan)” menemukan
bahwa proses penamaan Desa Bantur
mencerminkan nilai dan kepercayaan
yang termanifestasi pada nama tempat
tersebut, serta aspek sosial, budaya,
agama, sejarah, dan fungsi dalam
folklor penamaan desa, dan
mendeskripsikan implementasi folklor
sebagai bahan ajar sastra Indonesia di
Institut  Agama Islam  Al-Qolam
Malang. Penelitian yang diteliti oleh
Mustakul dan Kanzunuddin (2023)
Struktur dan Nilai Cerita Rakyat Dukuh
Tuksongo” isi dari penelitiannya
menganalisis cerita rakyat dari Desa
Geneng, Jepara (Jawa Tengah),
menggunakan metode kualitatif
etnografi. Sumber dari penelitian ini,
yaitu buku cerita, penelitian ini
difokuskan pada nilai budaya dengan
menggunakan teori 7 dimensi budaya
oleh  Koentjaraningrat.  Penelitian

397



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

terdahulu yang dilakukan oleh Alfina,
A.D dan Indrayanti, T. (2025) “Folklor
pada Penamaan Desa Wedoro,
Kecamatan Waru, Kabupaten Sidoarjo,
Jawa Timur” membahas tentang
hubungan anatra folklor (termasuk
cerita rakyat) penamaan desa dan
bagaimana hal itu merefleksikan nilai-
nilai budaya dan sejarah lokal.
Penelitian  ini  berbeda dengan
penelitian terdahulu, dengan fokus
penelitian ini pada cerita rakyat Ki
Ageng Kembang Sore dan penamaan
tempat Desa Pacalan yang di dalam
cerita tersebut terkandung nilai budaya
yang berisi tentang nilai religius, etis,
dan filosofis.

Penelitian ini memiliki urgensi
yang tinggi karena tradisi lisan, seperti
cerita rakyat tentang penamaan Desa
Pacalan, tengah menghadapi ancaman
kepunahan akibat arus modernisasi.
Cerita tersebut mengandung nilai-nilai
budaya, religius, dan historis yang
memiliki  peran  penting  dalam
membentuk identitas lokal masyarakat
Jawa, khususnya masyarakat Desa
Pacalan. Mengingat masih terbatasnya
kajian akademik mengenai narasi lokal
ini, penelitian ini tidak hanya berperan
dalam upaya pelestarian budaya, tetapi
juga berfungsi sebagai media edukatif
untuk menanamkan nilai-nilai luhur
kepada generasi muda.

Tujuan dari penelitian ini adalah
untuk secara komprehensif menguak
berbagai dimensi terkait cerita rakyat
penamaan Desa Pacalan. Pertama,
penelitian ini berupaya mengungkap
sejarah tokoh Kiai Kembang Sore
dalam perkembangan Desa Pacalan,
menyoroti peran sentralnya dalam
pembentukan identitas lokal. Kedua,
akan ditinjau secara mendalam asal-
usul nama Desa Pacalan dan bagaimana
prosesnya bertransformasi menjadi
sebuah  desa  perdikan. Ketiga,

penelitian  ini  bertujuan  untuk
menyajikan nilai-nilai budaya yang
diwariskan oleh Kiai Ageng Kembang
Sore serta menganalisis pengaruhnya
terhadap masyarakat Desa Pacalan.
Terakhir, penelitian ini akan menelaah
hubungan historis antara Desa Pacalan
dengan Keraton Yogyakarta,
mengandalkan bukti-bukti naratif dari
cerita rakyat dan dokumen terkait untuk
memperkuat temuan.

METODE

Penelitian  ini  menggunakan
metode deskriptif kualitatif dengan
pendekatan etnografi yang bertujuan
untuk menggambarkan kebudayaan
secara apa adanya, khususnya terkait
sejarah penamaan Desa Pacalan.
Menurut  Endraswara  (2006:50),
metode etnografi adalah penelitian
yang bertujuan untuk menggambarkan
kebudayaan secara apa adanya.
Pendekatan etnografi memungkinkan
peneliti menggali informasi langsung
dari masyarakat, mengamati tradisi
yang masih  berlangsung, serta
mendokumentasikan cerita rakyat yang
diwariskan secara turun-temurun. Hal
ini dilakukan untuk memahami dan
menjelaskan nilai-nilai budaya yang
terkandung dalam penamaan Desa
Pacalan sebagai bagian dari warisan
lokal.

Teknik pengumpulan data dalam
penelitian ini  menggunakan teknik
observasi, wawancara, dan
dokumentasi. Observasi  dilakukan
langsung di Desa Pacalan, Kecamatan
Plaosan, Kabupaten Magetan untuk
mendapatkan data tentang sejarah
penamaan desa dan cerita Ki Ageng
Kembang Sore. Sebelum melakukan
wawancara ditentukan informan yang
ada diwawancarai, Menurut Creswell
(2012) mengklasifikasikan informan ke
dalam tiga kategori yang berdasarkan

398



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

karakteristiknya, pertama informan
kunci sebagai individu yang memiliki
pengetahuan luas serta menguasai
informasi utama yang relevan dengan
penelitian. Kedua, informan utama,
yaitu orang yang secara langsung
terlibat dalam fenomena yang diteliti.
Ketiga, informan pendukung, vyaitu
individu yang meskipun tidak terlibat
langsung, tetap dapat memberikan
informasi tambahan yang berguna.
Wawancara dilaksanakan dengan
tiga tipe informan: informan kunci
(Juru Kunci), informan utama (Bapak
MS, tokoh masyarakat), dan informan
pendukung (Bapak M, sejarawan
lokal), untuk mendapatkan informasi
yang akurat dan mendalam. Sementara
itu, dokumentasi digunakan untuk
memperoleh data dari foto-foto di
Pemakaman Ki Ageng Kembang Sore
dan informasi dari Buku Sejarah
Penamaan Desa Pacalan sebagai
pendukung data wawancara dan
observasi. Setelah data terkumpul,
analisis  data  dilakukan  secara
sistematis melalui tiga tahapan: reduksi
data untuk mengelompokkan
informasi, penyajian data agar mudah
dipahami, dan penarikan kesimpulan
untuk menemukan nilai budaya dalam
cerita rakyat penamaan Desa Pacalan.
Penelitian ini juga bertujuan untuk
melestarikan tradisi lisan sebagai
bagian dari kekayaan budaya dan
sejarah lokal yang penting bagi
masyarakat Pacalan dan Magetan.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Sejarah Ki Ageng Kembang Sore
Menurut hasil wawancara dengan
juru  kunci, dahulu Kiai Ageng
Kembang Sore adalah ulama besar
yang diduga berasal dari Mataram. la
memiliki nama asli, yaitu Nolodipo.
Menurut Kajeng Raden Temengung
Aliridho dari Jogja Ketua Pondok

Pesantren Alirindho, Eyang Kembang
Sore adalah pengikut atau prajurit atau
penderek dari Sultan Agung tetapi itu
dari literatur yang lain. Ki Ageng
Kembang Sore adalah Putra dari Sultan
Agung dari garwo selir. Ki Kembang
Sore  sangat  menguasali ilmu
keagamaan, santun tutur katanya, dan
suka menolong pada kawula yang
sedang dalam kesulitan. Pada saat itu
Ki Ageng Kembang Sore ditemani para
sahabatnya, yaitu Ki Ambarsari, Ki
Noyo Wongso, dan Ki Sariwongso
dalam menyebarkan agama Islam. Juga
bersama dengan RT. Sosrowinoto
sebagai muridnya yang kemudian
berganti nama menjadi KJ.Ky. Adipati
Purwodiningrat.  Lalu beliau
mendirikan pondok Pesantren di Desa
Pacalan, data ini diperoleh dari
wawancara dengan juru kunci dan dari
buku yang ditulis oleh juru kunci
(Olang, et.al., 2021).

Pada saat beliau sudah mendirikan
sebuah pondok pesantren di Desa
Pacalan, beliau memiliki nama Kiai
Ageng Kembang Sore dari nama
aslinya, vyaitu Nolodipo. Beliau
memiliki nama Kembang Sore karena
karomahnya bisa menanam tanaman
(ditaman pagi, sore sudah berbunga,
atau sore ditanam pagi sudah
berbunga). Itulah mengapa beliau
dikenal dengan sebutan Kiai Ageng
Kembang Sore. Berkat pengaruh dan
wibawanya, tanaman di desa Pacalan
tumbuh subur, dan masyarakatnya
hidup dengan tentram, tenang, serta
damai. Kiai Kembang Sore ini dikenal
memiliki sifat yang sangat baik, tutur
kata yang lembut, budi pekerti yang
baik, dan penuh kasih sayang kepada
sesama. Ki Ageng Kembang Sore juga
sangat baik hati, selalu siap membantu
siapa saja yang sedang kesulitan atau
membutuhkan pertolongannya dengan
tidak pandang bulu atau asal orang itu.

399



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

Ibaratnya, ia memberikan payung untuk
orang yang kepanasan, tongkat untuk
orang yang berjalan di tempat licin,
makanan untuk orang yang lapar, air
untuk orang yang haus, dan obor untuk
orang yang berada dalam kegelapan.

Pondok pesantren Ki Ageng
Kembang Sore, memiliki banyak murid
dari luar Desa Pacalan untuk menuntut
ilmu agama Islam, para masyarakat dan
murid-muridnya sangat menghormati
beliau. Data ini diperoleh dari
wawancara yang di lakukan dengan
Bapak M selaku sejarawan lokal.
Mereka selalu patuh, setia, dan
menjalankan semua ajaran  serta
perintah beliau. Mengingat banyak
yang berguru pada beliau, nama besar
beliau sangat terkenal ke mana-mana
sampai menjadi perbincangan para alim
ulama, dan juga namanya dikenal luas
melalui para  pedagang  yang
menceritakan bahwa di Desa Pacalan
ada seorang Kiai yang sangat bijaksana,
baik hati, dan mendalami ilmu agama
secara mendalam. Berita itu pun
akhirnya masuk ke daerah Yogyakarta
dan terdengar oleh Sinuwun Hamengku
Buwana (HB) 1 Keraton
Ngayogyakarta, lalu beliau memanggil
putranya yang bernama Pangeran
Sindoro yang kelak akan menggantikan
ayahhandanya menjadi Raja sebagai
Hamengku Buwana Il (Sultan Sepuh)
untuk berguru ke Pacalan. Pangeran
Sindoro lahir pada 1750 yang menuntut
ilmu di Pacalan pada usia sekitar 16
atau 17 tahun.

Suatu ketika Pangeran Sindoro
bertemu dengan RT Sosrowinoto
Bersama putri pertamanya bernama
R.Aj. Gambariyah yang sedang
berkunjung ke kediaman Kiai Ageng
Kembang Sore. R. Aj. Gambariyah
diminta untuk menghidangkan
minuman ke hadapan Pangeran
Sindoro. Saat pandangan pertama,

Pangeran Sindoro sangat terpesona
oleh kecatikan R. Aj. Gambariyah yang
mempunyai paras cantik, kulitnya
kuning bersih, hidungnya mancung,
matanya bersinar cerah, rambutnya ikal
panjang, dan panah asmara tidak bisa
dielakkan lagi melihat kecantikan
jelitanya paras yang rupawan dari R.Aj.
Gambariyah. Singkat cerita, lamaran
berlangsung dan gayung bersambut
yang juga diaminkan oleh Sang Guru
Kiai Ageng Kembang Sore. Lalu R.A|.
Gambariyah dibawa ke Keraton Jogja
untuk dijadikan permaisuri utama
karena terdapat empat permaisuri
beliau  jadikan  yang  pertama
mendapatkan gelar, yaitu KJ. Ratu
Kedhaton dan KJ. Ratu Ageng.
Peristiwa ini terjadi pada sekitar tahun
1767/1768 awal, tanggal 20 Febuari
1769 melahirkan GRM Suraja yang
kelak menjadi Raja Sultan Hamengku
Buwana Ill.

Cerita Penamaan Desa Pacalan

Menurut hasil wawancara dengan
juru kunci, pada zaman dahulu Sultan
Agung bersama Eyang Kembang Sore
menyerbu Batavia. Pada pertama Kali
gagal usahanya kemudian yang kedua
juga gagal, dilanjut yang ketiga gagal
juga sampai pada akhirnya dikejar-kejar
oleh pasukan Belanda. Beliau berlari ke
arah timur ke timur hingga sampai di
Kertosono. Pada waktu itu bupati
Kertosono adalah RT. Sosrowinoto
yang berguru kepada Ki Ageng
Kembang Sore untuk memperdalam
ilmu agama Islam dan keilmuan
lainnya. Dalam perjalanannya, beliau
berjalan ke barat akhirnya sampai ke
Pacalan. Setelah itu, beliau duduk atau
dalam bahasa jawa lenggah di sebuah
bukit yang dinamakan dengan
Selungguh, berada di selatan Desa
Pacalan, pada akhir abad ke-18 sampai
awal 19.

400



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

Pada saat itu Desa Pacalan masih
berbentuk alas yang kemudian dibabat
oleh Ki Ageng Kembang Sore dan
dijadikan sebuah pondok pesantren.
Pondok tersebut semakin lama semakin
terkenal sehingga banyak orang yang
belajar agama kepada Ki Ageng
Kembang Sore. Dalam proses mbabat
alas tersebut, Ki Ageng Kembang Sore
dibantu oleh sahabatnya dan prajurit
yang mengikutinya. Salah satu murid
atau salah satu santri yang terkenal
adalah  RT.  Sosrowinoto  yang
melepaskan jabatannya sebagai Bupati
Kertosono lalu diberikan kepada sang
istri karena Bupati Kertosono ingin
menjadi murid dari Ki Ageng Kembang
Sore. Suatu hari, terdapat tamu, yaitu Ki
Ageng A dan Ki Ageng B ingin
mengadu kesaktian dengan Ki Ageng
Kembang Sore. Beliau-beliau ini juga
merupakan ulama besar di Magetan,
tetapi di sini tidak akan disebutkan
namanya karena narasumber ingin
merahasiakannya agar tidak ada konflik
dengan pihak lain. Saat beliau sedang
melakukan bercakapan Kiai A dan B,
disuguhkan sepiring jadah. Akhirnya,
Ki Ageng A dan Ki Ageng B mengadu
kesaktiannya dengan Ki Ageng
Kembang Sore. Pada saat itu, Ki Ageng
A dan Ki Ageng B kalah akhirnya
keseser dalam KBBI artinya kalah, lalu
kepancal atau pancalan yang artinya
dalam Bahasa Indonesia adalah
tendangan. Setelah itu, jadilah sebuah
Desa Pacalan. Kiai A dan B sudah
mengatakan bahwa “Aku kalah, aku
tidak akan pulang nambah lemah
(tanah).” Akhirnya Kiai A dan B
pulang, Ki Ageng Kembang Sore
melihat suguhannya masih utuh atau
tidak di makan oleh Kiai A dan Kiai B,
Ki Ageng Kembang Sore merasa
tersinggung lalu mengambil satu piring
jadah dibuang ke selatan. Jadilah
sebuah bukit jadah yang bersusun-susun

dengan seluas 150 meter persegi dan
tinggi 4 meter.

Pada 27 Rejeb 1812, dua tahun
kemudian Ratu Ageng menerbitkan
Nawolo atau SK (Surat Kekancingan
atau Surat Keputusan) pada Senin, 20
Syawal 1742 (1814 M). Surat tersebut
kemudian diserahkan kepada Ki Cakra
Dirana putra menantu bupati Magetan
3. Data ini diperoleh dari juru kunci
yang memiliki dokumen SK ini. Ki
Cakra Dirana diangkat sebagai
pemimpin Perdikan Punggawa dan
diberi gelar Raden. Di sana, Ki Cakra
diperbolehkan mengenakan pakaian
khas desa perdikan dan diberikan tanah
beserta segala hak dan izin desa,
sebagaimana tertulis dalam surat dari
Raja. Isi surat yang ditulis oleh Ratu
Ageng adalah beliau menitipkan
makam Guru dan Ayahnya kepada Ki
Cokrodirono untuk dirawat dan dijaga
supaya tidak rusak. Jika sampai rusak
nantinya akan terkena bala. Sampai saat
ini masyarakat dan Juru Kunci masih
menjaga makam dengan sangat baik.
Kehadiran Ki Cakra Dirana di setiap
hari Jumat sangat penting untuk
memastikan pelaksanaan Salat Jumat
tidak  terlewat. Merayakan atau
memperingati Gerebeg Maulud dan
bulan puasa dengan hadir membawa
persembahan kain lurik, bawang merah,
dan terasi.

Dulu Desa Pacalan adalah Desa
Perdikan pada tahun 1814 — 1962,
setelah 10 tahun yang berkuasa Eyang
Cokrodinoro, lalu 10 tahun kemudian
dipecah menjadi dua, vyaitu Desa
Pacalan Lor (Utara) dan Desa Pacalan
Kidul (Selatan). Setelah Kiai Ageng
Cakra Dirana wafat, istrinya, Nyai
Raden Ayu Cakra Dirana,
menggantikan beliau sebagai kepala
Desa Perdikan Pacalan. Sejak saat itu,
terjadi perubahan dalam sejarah desa
Pacalan. Nyai Raden Ayu Cakra Dirana

401



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

menghadap Kanjeng Ratu Ageng untuk
memohon agar adiknya, Raden Ayu
Mertawangsa, diberi tanah sebagai
bekal hidup. Raden Ayu Mertawangsa
adalah adik dari Kanjeng Ratu Ageng
dan juga adik dari ayah Nyai Raden Ayu
Cakra Dirana, Raden Tumenggung
Sasra Dipura, yang berarti masih ada
hubungan keluarga. Sejak itu, desa
Perdikan Pacalan dibagi menjadi dua
bagian Desa Pacalan Selatan yang
dipimpin oleh Nyai Raden Ayu Cakra
Dirana dan Desa Pacalan Utara yang
dipimpin oleh Nyai Raden Ayu
Mertawangsa. Kemudian diteruskan
oleh Putro Wayah Kiai Sepuh Perdikan
Pacalan Kidul (1814 — 1962). Kiai
pertama (1824 — 1844) bernama R.Ngt.
Mertowongso, kiai kedua (1844 — 1858)
R. Ngt. Joyopuspito, kiai ketiga (1858 —
1887) R.Ngt. Joyongulomo, Kkiai
keempat (1887 - 1797) R.M
Purwongulomo (Saparin), kiai kelima
(1897 — 1946) R.Partongulomo, dan
yang terakhir, yaitu kiai keenam (1946
— 1962) bernama R. Partokusumo atau
Imam Barjah. R. Partokusumo
mempunyai Sseorang putra, yaitu juru
kunci dari makam Ki Ageng Kembang
Sore.

Desa Pacalan juga disebut sebagai
Desa Perdikan, yaitu daerah istimewa
atau merdeka selama 148 tahun dan
masyarakatnya tidak pernah membayar
pajak. Saat itu Belanda tidak bisa main-
main dengan Desa Pacalan dikarenakan
Desa Pacalan adalah pilarnya Jogja atau
masih wilayah Keraton Jogja. Pada
masa itu, kiai merupakan penguasa
yang memimpin pamong desa, seperti
carik, kamituwa, dan lainnya. Kepala
desa tidak lagi dipilih, tetapi diwariskan
turun-temurun dari Kiai. Begitu pula
dengan pemilihan pamong desa lainnya
yang ditentukan dan dipilih oleh kiai.
Pada masa penjajahan Belanda, Desa
Pacalan selatan dan wutara tidak

diwajibkan membayar pajak dan
peraturan Belanda tidak berlaku di desa
tersebut. Hanya sesekali, kepala desa
Pacalan turut menghadiri rapat atau
pertemuan di kecamatan bersama
kepala desa lainnya.

Nilai Budaya

Menurut Koentjaraningrat
(1984:25), nilai budaya adalah tingkat
pertama dari kebudayaan ideal atau
adab. Nilai budaya mencerminkan hal-
hal penting yang dianggap berharga
dalam kehidupan masyarakat.
Biasanya, nilai budaya berfungsi
sebagai panduan utama untuk perilaku
manusia. Aturan dan norma Yyang
berlaku dalam masyarakat umumnya
berasal dari nilai budaya tersebut.
Terdapat tiga nilai budaya Jawa, yaitu
nilai religius, etis, dan filosofis dalam
penamaan Desa Pacalan dan Ki Ageng
Kembang Sore sebagai berikut:

1. Nilai Religius

Kata religius berakar dari religi
(religion), diartikan sebagai bentuk
ketaatan pada agama, atau keyakinan
akan kekuatan supranatural yang
melampaui  kemampuan  manusia
(Oktari, 2019:47). Biasanya, religi
hubungan manusia dengan sesuatu
yang dianggap punya kekuatan lebih,
keramat atau bersih, bersifat kejiwaan,
dan tentu saja harus dihormati. Nilai
religius dalam budaya  Jawa
mencerminkan  hubungan  manusia
dengan Tuhan, yang terwujud melalui
sikap pasrah (nrima), doa, dan ritual
keagamaan. Segala aktivitas manusia
selalu berhubungan dan mementingkan
kebutuhan spiritual atau berhubungan
dengan Tuhan (Sulistiyorini  dan
Andalas, 2017: 153).

Berdasarkan wawancara yang
dilakukan dengan sejarawan lokal,

402



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

yaitu Pak M didapati data yang

menunujukan fungsi religius:
“Pada waktu itu Desa Pacalan
belum ada apa-apa masih dalam
bentuk alas, lalu Ki Ageng Kembang
Sore mbabat alas dijadikan sebuah
pondok pesantren” (Wawancara
dengan Pak M pada 16 Oktober
2024)

Pada data wawancara di atas
dengan narasumber Bapak M sebagai
informan pendukung, data ini dengan
jelas menggambarkan bahwa tindakan
Ki Ageng Kembang Sore dalam
membuka hutan (mbabat alas) dan
membangun pondok pesantren
bukanlah sekadar aktivitas fisik biasa.
Lebih dari itu, langkah ini merupakan
fondasi spiritual yang kuat. Pendirian
pondok pesantren secara langsung
bertujuan untuk menyebarkan ajaran
agama Islam yang merupakan inti dari
nilai religius, yaitu mendekatkan diri
kepada Tuhan. Oleh Kkarena itu,
pembangunan  ini  tidak  hanya
menciptakan komunitas, tetapi juga
membentuk landasan spiritual bagi
Desa Pacalan, selaras dengan konsep
nilai religius Jawa yang mengutamakan
kebutuhan spiritual dan ibadah.

Kemudian, pernyataan dari Pak
MS memberikan gambaran tentang
bagaimana nilai religius ini
diinternalisasi dalam  kehidupan
bermasyarakat:

“ Semua masyarakat pacalan harus
nurut pada Kiainya kan mbk, kalau
ngak akan dibuang dari desa
pacalan, kalau mau sholat silakan
kalau ngak ya silakan”.(WWawancara
dengan Pak MS pada 26 Juli 2024)

Data di atas diperolen dari
wawancara dengan Pak MS yang
memberikan gambaran tentang
bagaimana Ki Ageng Kembang Sore

menanamkan nilai-nilai keislaman di
masyarakat Desa Pacalan. Dalam
keterangannya, beliau menyampaikan
bahwa masyarakat diharapkan
mengikuti ajaran yang disampaikan
oleh Kiai. Salah satu ajaran yang
ditekankan adalah kewajiban salat bagi
umat muslim. Meskipun tidak ada
paksaan secara langsung, masyarakat
diberikan pemahaman bahwa
menjalankan ibadah merupakan bagian
penting dalam kehidupan beragama.
Mereka diberikan kebebasan untuk
memilih apakah ingin melaksanakan
salat atau tidak. Hal ini menunjukkan
bahwa Ki Ageng Kembang Sore
mengajarkan agama dengan
pendekatan yang lebih fleksibel, namun
tetap menanamkan kesadaran spiritual
di masyarakat. Dengan demikian,
ajaran yang dibawanya tidak hanya
berfokus pada pendirian pondok
pesantren sebagai pusat pendidikan
agama, tetapi juga membentuk karakter
dan  kesadaran  religius  dalam
kehidupan sosial masyarakat Desa
Pacalan.

Nilai religius tercermin dalam
pembangunan pondok pesantren karena
Ki Ageng Kembang Sore ingin
masyarakat dapat beribadah seperti
salat, berdoa, mengaji, dan
memperdalam ilmu agama Islam agar
lebih dekat dengan Tuhan Yang Maha
Esa. Hal tersebut diperkuat dengan
kutipan wawancara kalau beliau ingin
mendirikan sebuah pondok tempat
untuk menggali ilmu agama Islam dan
dapat mendekatkan diri pada Tuhan.
Pada saat beliau wafat, makam beliau
dijadikan tempat ziarah. Fungsi
spiritual atau religius ini digunakan
oleh para masyarakat yang akan
mendekatkan diri kepada Tuhan untuk
meminta  sesuatu  yang  sangat
diharapkan. Para masyarakat
melakukan kegiatan itu di makam Ki

403



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

Ageng Kembang Sore yang mana
banyak orang-orang dating untuk
berziarah dan meminta sesuatu seperti
jabatan atau kesehatan. Makam tersebut
terletak di Desa Pacalan di belakang
Masjid Tiban. Masyarakat di sana
masih melakukan ritual keagamaan,
yaitu doa bersama pada waktu perayaan
Maulud Nabi dan pada saat Salat Jumat
warga pacalan harus wajib
mengikutinya.

2. Nilai etis
Nilai etis mencerminkan norma
atau aturan moral dalam hubungan
antarmanusia, seperti sopan santun, tata
krama, dan gotong royong. Menurut
Franz Magnis-Suseno (1997) Dalam
budaya Jawa, etika sangat dijunjung
tinggi, misalnya perilaku yang sopan
terhadap orang tua dan penghormatan
kepada orang lain melalui tata bahasa
tingkat tinggi (krama).
“Pak Kial itu sangat bijaksana
orang ngak punya dikasih, yang
ngasih tanah itu leluhur saya semua
Desa Pacalan ,Getas, semua
pemberian luluhur saya, satu kulen
1250 meter persegi”. ( Wawancara
dengan Bapak Juru Kunci pada 19
Oktober 2024)

Dari data wawancara di atas yang
dilakukan dengan Bapak Juru Kunci,
sikap santun dan bijaksana Ki Ageng
Kembang Sore digambarkan sebagai
sosok yang memiliki tutur kata lembut,
budi pekerti baik, dan sifat belas kasih
terhadap sesama. Kepedulian sosial Ki
Ageng Kembang Sore suka menolong
orang yang  kesulitan,  seperti
memberikan makan kepada yang lapar
dan membantu yang membutuhkan.
Sikap ini menunjukkan nilai etis dalam
kehidupan sehari-hari. Penghormatan
kepada guru, murid-murid, dan
masyarakat menunjukkan Kketaatan,

bakti serta penghormatan kepada Ki
Ageng Kembang Sore. Hal ini
mencerminkan pentingnya hubungan
antara guru dengan murid dalam
budaya Jawa.
“Saat Kiai datang walaupun itu
masih jauh para santri yang melihat
langsung jalan menunduk-nunduk.”
( Wawancara dengan Bapak M pada
tanggal 16 Oktober 2024)

Dalam budaya Jawa, guru terutama
seorang kiai dianggap sebagai simbol
kebijaksanaan, ilmu, dan moralitas.
Sikap para sastri yang menunduk -
nunduk ketika melihat Kiai
mencerminkan penghormatan
mendalam, sebagaimana dijelaskan
dalam pernyataan sebelumnya tentang
pentingnnya hubungan anatara guru
dengan murid.

Etika dalam  budaya Jawa
menjunjung tinggi nilai-nilai filosofi
hidup damai, dengan keyakinan bahwa
keharmonisan (rukun agawe santosa)
membawa kekuatan dan ketentraman
bagi individu. Dalam menjalin relasi
antarsesama, masyarakat Jawa
berusaha untuk memelihara kedamaian,
kesejahteraan serta menjaga
keseimbangan alam semesta, sesuai
dengan prinsip memayu hayuning
bawana (Endraswara, 2010: 38-39).
Pada kutipan wawancara di atas
terdapat nilai etika dalam budaya Jawa,
yaitu sifat bijaksana dan dermawan dari
Ki Ageng Kembang Sore
menggambarkan upaya rukun agawe
santoso. Dari hal tersebut tercermin
sikap saling membantu dan tindakan
para santri menunjukkan penghormatan
(aji) dan rendah hati (andhap asor)
menjadi nilai penting dalam menjalin
hubungan antarsesama dengan rukun.
Sikap menghargai dan menghormati
tokoh spiritual ini sejalan dengan
prinsip menjaga keseimbangan

404



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

hubungan sosial demi menciptakan
ketentraman bersama.

3. Nilai Filosofis
Nilai  filosofis  mencerminkan
pandangan hidup atau filsafat orang
Jawa  yang  Dberorientasi  pada
keharmonisan dan  keseimbangan.
Menurut Niels Mulder (1996) filosofi
hidup orang Jawa didasari konsep
keselarasan antara manusia, alam, dan
Tuhan, yang dikenal dengan istilah
sangkan paraning dumadi (asal-usul
kehidupan dan tujuan akhir hidup.
“Kenapa kok dinamakan ki ageng
kembang sore karena memananam
bunga pagi di tanam sore sudah
berbunga, di tanam sore pagi sudah
berbunga yang asli Namanya
adalah kanjeng nolodipo .
(Wawancara dengan Pak MS pada
26 Juli 2024)

Melalui  kutipan ~ wawancara
tersebut, simbolisme nama Ki Ageng
Kembang Sore berarti bunga yang
mekar di sore hari. Makna filosofisnya
adalah tentang keindahan, ketenangan,
dan Kkebijaksanaan. Kebiasaan Ki
Ageng Kembang Sore yang suka
menanam  tumbuhan  menunjukkan
sikap menghargai alam sebagai ciptaan
Tuhan. Menanam bunga bukan hanya
aktivitas fisik, melainkan juga bentuk
penghormatan terhadap sumber daya
alam yang telah dianugrahkan oleh
Tuhan. Dalam ajaran Jawa,
menghormati alam berarti menghargai
semua ciptaan Tuhan, baik yang kecil
seperti tanaman, maupun yang besar
seperti bumi dan langit. Dalam cerita
masyarakat  sekitar, Ki  Ageng
Kembang Sore dikenal sebagai sosok
yang menjaga hubungan baik dengan
alam sekitar. Hal ini bisa dimaknai
sebagai bentuk keselarasan hidup yang
tercermin dalam laku sehari-hari.

PENUTUP

Penelitian ini secara komprehensif
menguak berbagai dimensi terkait
cerita rakyat penamaan Desa Pacalan.
Berdasarkan analisis mendalam, dapat
disimpulkan bahwa kisah Ki Ageng
Kembang Sore adalah figur ulama
besar yang berperan sentral dalam
perkembangan dan  pembentukan
identitas kultural serta sosial Desa
Pacalan. Asal-usul nama Desa Pacalan
berasal saat Ki Ageng Kembang Sore
mengalahkan dua ulama lain dalam adu
kesaktian. Tidak hanya itu, nama lain
dari Desa Pacalan adalah Desa
Perdikan (1814 — 1962), sebuah status
istimewa bebas pajak saat kolonial
Belanda berkat perlindungan Keraton
Yogyakarta.

Nilai-nilai budaya luhur yang
diwariskan oleh Ki Ageng Kembang
Sore dan terkandung dalam cerita
rakyat ini sangat beragam, Nilai
Religius tercermin dari dedikasi beliau
dalam  menyebarkan Islam  dan
menjadikan makamnya tempat ziarah
spiritual. Nilai Etis tergambar dari
kepribadian beliau yang bijaksana,
santun, dermawan, serta ketaatan
masyarakat kepadanya yang
mencerminkan pentingnya etika dan
harmoni sosial (rukun agawe santosa).
Nilai Filosofis  diwakili oleh
simbolisme nama "Kembang Sore"
yang melambangkan keindahan dan
kebijaksanaan, serta praktik beliau
dalam menghargai alam sebagai
ciptaan Tuhan yang sejalan dengan
konsep keselarasan hidup (sangkan
paraning dumadi).

Pengaruh nilai-nilai ini masih
terasa kuat dalam kehidupan sosial dan
spiritual masyarakat Desa Pacalan.
Secara keseluruhan, cerita rakyat Ki
Ageng Kembang Sore tidak hanya
berfungsi sebagai catatan sejarah lokal
yang penting, tetapi juga sebagai

405



Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

panduan moral dan spiritual bagi
masyarakat. Penelitian ini menegaskan
urgensi melestarikan tradisi lisan
semacam ini untuk menjaga kekayaan
budaya dan sejarah lokal bagi generasi
mendatang, terutama di  tengah
tantangan modernisasi.

DAFTAR PUSTAKA

Alfina, A. D., & Indrayanti, T. (2025).
Folklor pada Penamaan Desa
Wedoro, Kecamatan  Waru,
Kabupaten Sidoarjo, Jawa Timur.
Arbitrer:  Jurnal  Pendidikan
Bahasa dan Sastra Indonesia,
7(1), 39-48.

Creswell, J. W. (2012). Educational
Research: Planning, Conducting,
and Evaluating Quantitative and
Qualitative Research (4th ed.).
Pearson.

Danandjaja, James. (2007 (Cet. VII).
Folklor Indonesia: llmu Gosip,
Dongeng, dan Lain-lain. Jakarta:
PT Pustaka Utama Grafiti.

Endraswara, Suwardi. (2006).
Metodologi Peneli-tian
Kebudayaan. Yogyakarta:

Gadjah Mada University Press.

Franz Magnis-Suseno. (1997). Etika
Jawa: Sebuah Analisa Falsafi
Tentang Kebijaksanaan Hidup
Jawa. Jakarta: Gramedia

Hutomo, S. S. (1991). Pengantar Studi
Sastra Lisan.Surabaya: HISKI
Komisariat Jawa Timur

Imam,H. (2021). Sejarah Desa Mutiara
Lereng Lawu. Dinas
Pemberdayaan Masyarakat dan
Desa Kabupaten Magrtan.

Koentjaraningrat. (1984). Kebudayaan
Mentalitas dan Pembangunan.

Jakarta: Gramedia  Pustaka

Utama.

Mustakul, S., & Kanzunuddin, M.
(2023). Struktur dan Nilai Cerita
Rakyat Dukuh Tuksongo. Jurnal
Guru Indonesia, 3(1), 33-39.

Niels  Mulder.  (1996). Inside
Indonesian  Society:  Cultural
Change in Java. Amsterdam: The
Pepin Press

Oktari, D. P. & Kosasih, A. (2019).
Pendidikan Karakter Religius dan
Mandiri di Pesantren. Jurnal
Pendidikan Ilmu Sosial, 28(1),

hal. 42-53. Doi:
https://doi.org/10.17509/jpis.v28
i1.14985

Olang, Y., Oktaviani, U. D., &
Oktaviani, Y. (2021). Nilai dan
Unsur Budaya pada Cerita
Rakyat Buah Udak Suku Dayak
Linoh. Stilistika: Jurnal
Pendidikan Bahasa dan
Sastra, 14(2), 210-219.

Reinhart Christopher. (2021). Antara
lawu dan wilis.Jakarta.PT
Gramedia.

Susanti Ari catur. (2001). Sejarah Desa
Mutiara Lereng Lawu. Dinas
Pemberdayaan Masyarakat desa
Kabupaten Magetan.

Syaifudin  Zuhri, & Moh. Ahsan
Shohifur Rizal. (2022). Analisis
Fungsi dalam Sastra Lisan
Penamaan Desa Bantur
Kecamatan Bantur Kabupaten
Malang (Tinjauan Sastra Lisan).
Jurnal  Onoma:  Pendidikan,
Bahasa, Dan Sastra, 8(2), 889-
900.
https://doi.org/10.30605/onoma.
v8i2.2140.

406






Santikasari dan Rizal/Nilai Budaya dalam...
Stilistika: Jurnal Pendidikan Bahasa dan Sastra Vol. 18 No. 2, Juli 2025 Hal 395-406

15



