
 
 
 
 
 

PERGESERAN PARADIGMA PERBANKAN 
SYARIAH DARI MULTIDISIPLINER MENUJU 

TRANSDISIPLINER 
 

Abdul Mujib 
Universitas Muhammadiyah Surabaya 
Email: abdulmujib@um-surabaya.ac.id 

Rukhul Amin 
Universitas Muhammadiyah Surabaya 
Email: rukhulamin@um-surabaya.ac.id 

M. Arfan Mu'ammar 
Universitas Muhammadiyah Surabaya 

Email: marfanmuammar@um-surabaya.ac.id 
 
 

Abstrak 
Perkembangan perbankan syariah menunjukkan kemajuan yang signifikan secara 
kelembagaan dan regulatif, namun masih menghadapi kritik terkait keterbatasan 
paradigma keilmuan yang mendasarinya. Perbankan syariah kerap dinilai belum 
sepenuhnya merepresentasikan tujuan substantif ekonomi Islam karena masih 
berorientasi pada logika pasar dan profitabilitas. Artikel ini bertujuan menganalisis 
perbankan syariah dalam perspektif multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner, 
serta menawarkan pendekatan transdisipliner sebagai alternatif rekonstruksi 
paradigma perbankan syariah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 
dengan jenis penelitian konseptual melalui studi pustaka dan analisis paradigmatik 
terhadap literatur ekonomi Islam, perbankan syariah, dan filsafat ilmu. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner dan interdisipliner berkontribusi pada 
penguatan aspek operasional dan normatif perbankan syariah, namun masih bersifat 
adaptif dan belum menyentuh fondasi ontologis, epistemologis, dan aksiologis secara 
mendalam. Pendekatan transdisipliner menawarkan paradigma yang lebih holistik 
dengan menjadikan tauhid sebagai fondasi pengembangan ilmu dan praktik 
perbankan syariah, serta mengintegrasikan dimensi ekonomi, sosial, dan spiritual 
guna mewujudkan falah dan kemaslahatan umat. 

Kata kunci: perbankan syariah, multidisipliner, interdisipliner, transdisipliner, 
paradigma ekonomi Islam. 

  

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah 
ISSN: 2527 - 6344 (Printed), ISSN: 2580 - 5800 (Online) 
Accredited No. 204/E/KPT/2022 

DOI: https://doi.org/10.30651/jms.v11i1.30306 
Volume 11, No. 1, 2026 (88 - 99) 

mailto:abdulmujib@um-surabaya.ac.id
mailto:rukhulamin@um-surabaya.ac.id
mailto:marfanmuammar@um-surabaya.ac.id


 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

89 

Abstract: 
The development of Islamic banking has shown significant institutional and regulatory 
progress; however, it continues to face criticism regarding the limitations of its 
underlying scientific paradigm. Islamic banking is often perceived as not fully 
representing the substantive objectives of Islamic economics, as it remains largely 
oriented toward market logic and profitability. This article aims to analyze Islamic 
banking from multidisciplinary, interdisciplinary, and transdisciplinary perspectives, 
and to propose a transdisciplinary approach as an alternative paradigm for 
reconstructing Islamic banking. This study employs a qualitative approach with a 
conceptual research design through a literature review and paradigmatic analysis of 
works on Islamic economics, Islamic banking, and philosophy of science. The findings 
indicate that multidisciplinary and interdisciplinary approaches have contributed to 
strengthening the operational and normative aspects of Islamic banking; however, they 
remain adaptive in nature and have not sufficiently addressed the ontological, 
epistemological, and axiological foundations of Islamic economics. The 
transdisciplinary approach offers a more holistic paradigm by positioning tawhid as the 
foundational basis for the development of Islamic banking theory and practice, and by 
integrating economic, social, and spiritual dimensions to achieve falah and public 
welfare. 

Keywords: Islamic banking, multidisciplinary, interdisciplinary, transdisciplinary, 
Islamic economic paradigm. 

 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

90 

1. PENDAHULUAN  

Perbankan syariah dikembangkan sebagai bagian dari sistem ekonomi 

Islam yang bertujuan menghadirkan keadilan, keseimbangan, dan kesejahteraan 

bagi masyarakat. Secara normatif, perbankan syariah tidak hanya berfungsi 

sebagai lembaga intermediasi keuangan, tetapi juga sebagai instrumen moral dan 

sosial yang berorientasi pada pencapaian falah (Chapra, 2000). Namun demikian, 

perkembangan pesat industri perbankan syariah dalam beberapa dekade terakhir 

belum sepenuhnya diikuti oleh penguatan paradigma keilmuan yang bersifat 

substantif dan transformatif. 

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa praktik perbankan syariah masih 

cenderung mereplikasi sistem perbankan konvensional dengan melakukan 

penyesuaian hukum Islam secara formal, terutama melalui penggantian instrumen 

bunga dengan akad-akad syariah (El-Gamal, 2006; Asutay, 2012). Kondisi ini 

memunculkan kritik bahwa perbankan syariah mengalami gejala formalisme 

syariah, yakni kepatuhan terhadap aspek legal-formal tanpa diiringi realisasi nilai 

keadilan dan kemaslahatan secara nyata (Kuran, 2004). 

Persoalan tersebut tidak dapat dilepaskan dari pendekatan keilmuan yang 

digunakan dalam pengembangan perbankan syariah. Sebagian besar studi dan 

praktik perbankan syariah masih menggunakan pendekatan multidisipliner, dengan 

melibatkan berbagai disiplin ilmu seperti fiqh muamalah, ekonomi, hukum, 

manajemen, dan akuntansi secara berdampingan (Antonio, 2001). Pendekatan ini 

memang memperkaya sudut pandang, namun cenderung menghasilkan 

fragmentasi keilmuan karena masing-masing disiplin bekerja dalam kerangka 

epistemologisnya sendiri tanpa integrasi nilai yang utuh (Hassan & Lewis, 2007). 

Sebagai respons atas keterbatasan tersebut, pendekatan interdisipliner 

mulai dikembangkan dengan mengintegrasikan fiqh muamalah dan ekonomi Islam, 

terutama melalui penggunaan maqashid al-syariah sebagai kerangka analisis 

normatif dan evaluatif (Chapra, 2008; Auda, 2010). Pendekatan ini memungkinkan 

perbankan syariah dinilai tidak hanya dari aspek keabsahan akad, tetapi juga dari 

tujuan perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Meskipun demikian, 

sejumlah kritik menyatakan bahwa maqashid al-syariah dalam praktik perbankan 

syariah sering direduksi menjadi alat justifikasi produk keuangan yang secara 

substansial masih berorientasi pada profit maksimal (Asutay & Harningtyas, 2015). 

Keterbatasan pendekatan multidisipliner dan interdisipliner menunjukkan 

adanya persoalan paradigmatik dalam pengembangan ilmu perbankan syariah. 

Dalam perspektif filsafat ilmu, kondisi ini dapat dipahami sebagai stagnasi 

paradigma, di mana kerangka berpikir lama tetap dipertahankan meskipun tidak 

sepenuhnya mampu menjelaskan dan menyelesaikan persoalan yang dihadapi 

(Kuhn, 1970). Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang lebih fundamental dan 

integratif untuk merekonstruksi paradigma perbankan syariah. 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

91 

Pendekatan transdisipliner menawarkan kerangka alternatif dengan 

melampaui batas-batas disiplin ilmu dan menjadikan nilai tauhid sebagai fondasi 

ontologis, epistemologis, dan aksiologis (Al-Attas, 1995; Al-Faruqi, 1982). Dalam 

pendekatan ini, perbankan syariah tidak dipahami semata-mata sebagai institusi 

ekonomi, tetapi sebagai institusi sosial dan spiritual yang berfungsi sebagai sarana 

tazkiyah (penyucian) harta dan perilaku ekonomi (Chapra, 2000). Pendekatan 

transdisipliner juga membuka ruang dialog antara wahyu, akal, dan realitas sosial, 

sehingga ilmu perbankan syariah tidak terjebak pada reduksionisme ekonomi 

semata. 

Sejalan dengan gagasan Islamisasi ilmu, pendekatan transdisipliner 

menuntut rekonstruksi ilmu perbankan syariah agar tidak hanya patuh terhadap 

syariah secara hukum, tetapi juga mencerminkan nilai Rabbaniyyah (ketuhanan), 

Insaniyyah (kemanusiaan) dan Waqi’iyyah (kontekstualitas) (Beik & Arsyianti, 

2016). Dengan demikian, perbankan syariah diharapkan mampu berkontribusi 

secara nyata dalam mewujudkan keadilan sosial, pengentasan kemiskinan dan 

pembangunan berkelanjutan. 

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis 

perbankan syariah dalam perspektif multidisipliner, interdisipliner dan 

transdisipliner, serta menawarkan kerangka pergeseran paradigma menuju 

pendekatan transdisipliner sebagai dasar rekonstruksi ilmu dan praktik perbankan 

syariah. Artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam 

pengembangan ekonomi Islam serta menjadi rujukan bagi penguatan kebijakan dan 

praktik perbankan syariah di Indonesia. 

2. KAJIAN PUSTAKA 

Perbankan Syariah dan Paradigma Keilmuan 

Perbankan syariah tidak dapat dipahami semata-mata sebagai institusi 
keuangan yang beroperasi tanpa bunga, melainkan sebagai manifestasi dari 
sistem ekonomi Islam yang berlandaskan nilai tauhid, keadilan dan kemaslahatan. 
Chapra (2000) menegaskan bahwa tujuan utama ekonomi Islam, termasuk 
perbankan syariah, adalah mewujudkan falah, yaitu kesejahteraan material dan 
spiritual secara simultan. Oleh karena itu, kerangka keilmuan yang digunakan 
dalam mengembangkan perbankan syariah sangat menentukan apakah tujuan 
normatif tersebut dapat diwujudkan dalam praktik. 

Dalam perspektif filsafat ilmu, paradigma keilmuan merujuk pada 
seperangkat asumsi dasar yang mencakup cara pandang terhadap realitas 
(ontologi), sumber dan validitas pengetahuan (epistemologi), serta tujuan dan nilai 
yang ingin dicapai (aksiologi) (Chalmers, 1999). Kuhn (1970) menyatakan bahwa 
paradigma tidak hanya memengaruhi metode ilmiah, tetapi juga menentukan jenis 
pertanyaan yang dianggap sah dan solusi yang diterima dalam suatu disiplin ilmu. 
Dengan demikian, pengembangan perbankan syariah tidak terlepas dari 
paradigma keilmuan yang mendasarinya. 

Secara historis, pengembangan perbankan syariah modern banyak 
dipengaruhi oleh paradigma ekonomi neoklasik dan keuangan konvensional. Hal 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

92 

ini terlihat dari adopsi konsep intermediasi keuangan, manajemen risiko, serta 
indikator kinerja berbasis profitabilitas dan efisiensi (Hassan & Lewis, 2007). Dalam 
konteks ini, fikih muamalah sering ditempatkan sebagai alat legitimasi hukum 
terhadap produk keuangan yang secara struktural masih mengacu pada sistem 
konvensional (El-Gamal, 2006). 

Sejumlah sarjana mengkritik kecenderungan tersebut karena berpotensi 
mereduksi perbankan syariah menjadi institusi yang hanya berbeda secara formal, 
tetapi tidak secara substantif. Kuran (2004) menyebut fenomena ini sebagai 
penggunaan simbol Islam dalam sistem ekonomi modern tanpa perubahan 
mendasar pada tujuan dan struktur kekuasaan ekonomi. Kritik serupa disampaikan 
oleh Asutay (2012) yang menilai bahwa kegagalan sosial perbankan syariah 
berakar pada paradigma yang terlalu berorientasi pasar dan mengabaikan dimensi 
keadilan distributif. 

Dalam konteks ekonomi Islam, paradigma keilmuan idealnya tidak bersifat 
value-free sebagaimana klaim ekonomi konvensional, melainkan value-laden 
dengan nilai-nilai Islam sebagai fondasi normatif (Zaman, 2012). Al-Attas (1995) 
menegaskan bahwa Islamisasi ilmu bukan sekadar penambahan terminologi Islam, 
tetapi proses pembebasan ilmu dari asumsi sekuler dan integrasi nilai tauhid dalam 
struktur pengetahuan. Dengan demikian, perbankan syariah menuntut paradigma 
keilmuan yang mampu mengintegrasikan wahyu, akal, dan realitas sosial secara 
utuh. 

Paradigma keilmuan perbankan syariah juga berkaitan erat dengan tujuan 
kelembagaan. Chapra (2008) menekankan bahwa institusi ekonomi Islam harus 
dirancang untuk melayani tujuan maqashid al-syariah, khususnya perlindungan 
agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Tanpa paradigma yang tepat, perbankan 
syariah berisiko kehilangan orientasi normatif dan terjebak dalam kompetisi pasar 
yang semata-mata berorientasi pada keuntungan jangka pendek. 

Oleh karena itu, kajian terhadap paradigma keilmuan perbankan syariah 
menjadi sangat penting untuk memahami mengapa praktik perbankan syariah saat 
ini masih menghadapi berbagai kritik, serta bagaimana rekonstruksi paradigma 
dapat dilakukan agar perbankan syariah benar-benar berfungsi sebagai instrumen 
transformasi ekonomi dan sosial. Pendekatan multidisipliner, interdisipliner, dan 
transdisipliner merupakan refleksi dari upaya tersebut, yang masing-masing 
memiliki kontribusi dan keterbatasan dalam membangun kerangka keilmuan 
perbankan syariah 

 
Pendekatan Multidisipliner dan Interdisipliner 

Pendekatan multidisipliner merupakan pendekatan yang paling awal dan 
paling luas digunakan dalam pengembangan perbankan syariah. Dalam 
pendekatan ini, perbankan syariah dipahami sebagai objek kajian yang dianalisis 
oleh berbagai disiplin ilmu secara paralel, tanpa upaya integrasi metodologis yang 
mendalam. Fikih muamalah berperan dalam menetapkan keabsahan akad dan 
kepatuhan terhadap prinsip syariah, sementara ilmu ekonomi digunakan untuk 
menganalisis efisiensi, stabilitas, dan kinerja keuangan. Di sisi lain, hukum positif, 
manajemen, dan akuntansi berfungsi mendukung aspek regulasi, tata kelola, dan 
pelaporan (Antonio, 2001; Hassan & Lewis, 2007). 

Kontribusi utama pendekatan multidisipliner terletak pada kemampuannya 
membangun fondasi operasional perbankan syariah secara relatif cepat dan 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

93 

sistematis. Melalui pendekatan ini, perbankan syariah mampu beradaptasi dengan 
sistem keuangan modern dan memperoleh legitimasi hukum serta kepercayaan 
publik (Iqbal & Mirakhor, 2011). Namun demikian, sejumlah studi kritis 
menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner cenderung menghasilkan 
fragmentasi keilmuan, karena masing-masing disiplin bekerja dalam kerangka 
epistemologisnya sendiri (El-Gamal, 2006). 

Fragmentasi tersebut berdampak pada terpisahnya dimensi normatif dan 
instrumental dalam perbankan syariah. Fikih muamalah sering direduksi menjadi 
alat verifikasi legal formal terhadap produk keuangan, sementara analisis ekonomi 
dan manajemen tetap berorientasi pada logika pasar konvensional yang 
menekankan profitabilitas dan efisiensi (Kuran, 2004; Asutay, 2012). Akibatnya, 
nilai-nilai Islam seperti keadilan distributif, solidaritas sosial, dan keberlanjutan tidak 
terinternalisasi secara struktural dalam praktik perbankan syariah. 

Sebagai respons atas keterbatasan tersebut, pendekatan interdisipliner 
mulai berkembang dengan tujuan mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu secara 
lebih sistematis. Pendekatan ini berupaya membangun dialog metodologis antara 
fikih muamalah dan ekonomi Islam, dengan menjadikan maqashid al-syariah 
sebagai kerangka normatif utama (Chapra, 2008; Auda, 2010). Dalam konteks ini, 
keabsahan akad tidak hanya diukur dari kesesuaian hukum, tetapi juga dari tujuan 
dan dampak sosial-ekonominya. 

Pendekatan interdisipliner memungkinkan evaluasi kinerja perbankan 
syariah yang lebih holistik, misalnya melalui pengembangan indeks maqashid al-
syariah yang mengukur kontribusi bank terhadap kesejahteraan masyarakat, 
pendidikan, dan distribusi pendapatan (Asutay & Harningtyas, 2015). Dengan 
demikian, perbankan syariah tidak hanya dinilai berdasarkan indikator finansial, 
tetapi juga berdasarkan pencapaian tujuan normatif ekonomi Islam. 

Meskipun demikian, hasil kajian literatur menunjukkan bahwa pendekatan 
interdisipliner masih menghadapi tantangan konseptual dan praktis. Salah satu 
tantangan utama adalah kecenderungan instrumentalitas maqashid al-syariah, 
yaitu penggunaan maqashid sebagai alat legitimasi produk keuangan tanpa 
perubahan paradigma yang mendasar (Asutay, 2012). Dalam banyak kasus, 
maqashid diterjemahkan ke dalam indikator teknis yang tetap berada dalam 
kerangka ekonomi konvensional, sehingga integrasi nilai bersifat parsial dan 
adaptif. 

Selain itu, pendekatan interdisipliner sering kali masih beroperasi dalam 
batas-batas disiplin yang ada, tanpa mempertanyakan asumsi ontologis dan 
epistemologis yang mendasari sistem keuangan modern. Zaman (2012) 
menegaskan bahwa tanpa kritik mendasar terhadap asumsi sekuler dan positivistik 
dalam ilmu ekonomi, integrasi fikih dan ekonomi berisiko menghasilkan “Islamisasi 
kosmetik” yang tidak mampu mewujudkan tujuan transformasional ekonomi Islam. 

Dengan demikian, meskipun pendekatan multidisipliner dan interdisipliner 
memberikan kontribusi penting dalam pengembangan perbankan syariah, 
keduanya belum sepenuhnya mampu menjawab tantangan paradigma dan tujuan 
normatif ekonomi Islam. Keterbatasan ini menunjukkan perlunya pendekatan yang 
lebih fundamental dan holistik, yaitu pendekatan transdisipliner, yang tidak hanya 
mengintegrasikan disiplin ilmu, tetapi juga merekonstruksi fondasi ontologis, 
epistemologis, dan aksiologis perbankan Syariah. 

 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

94 

Pendekatan Transdisipliner dalam Ekonomi Islam 
Pendekatan transdisipliner muncul sebagai respons atas keterbatasan 

pendekatan multidisipliner dan interdisipliner dalam menjawab persoalan 
fundamental perbankan syariah. Berbeda dengan dua pendekatan sebelumnya, 
transdisipliner tidak hanya berupaya mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu, tetapi 
juga melampaui batas-batas disiplin tersebut dengan merekonstruksi fondasi 
ontologis, epistemologis, dan aksiologis pengembangan ilmu (Nicolescu, 2010). 

Dalam perspektif filsafat ilmu, transdisipliner menekankan bahwa realitas 
sosial-ekonomi bersifat kompleks dan tidak dapat dipahami secara utuh melalui 
satu disiplin atau sekadar integrasi metodologis antar disiplin. Nicolescu (2010) 
menegaskan bahwa transdisipliner berangkat dari pengakuan atas keberadaan 
berbagai tingkat realitas (levels of reality) yang menuntut pendekatan holistik dan 
dialogis. Dalam konteks perbankan syariah, kompleksitas tersebut mencakup 
dimensi spiritual, moral, sosial, dan ekonomi yang saling terkait. 

Pendekatan transdisipliner dalam ekonomi Islam berakar kuat pada 
konsep tauhid sebagai prinsip fundamental. Tauhid tidak hanya dipahami sebagai 
doktrin teologis, tetapi juga sebagai worldview yang menyatukan seluruh aspek 
kehidupan, termasuk aktivitas ekonomi (Al-Attas, 1995; Chapra, 2000). Dengan 
menjadikan tauhid sebagai fondasi ontologis, perbankan syariah dipahami sebagai 
bagian dari amanah ilahiah untuk mewujudkan keadilan dan kemaslahatan, bukan 
sekadar instrumen akumulasi modal. 

Secara epistemologis, pendekatan transdisipliner mengintegrasikan 
wahyu, akal, dan realitas sosial sebagai sumber pengetahuan yang saling 
melengkapi. Al-Faruqi (1982) menegaskan bahwa Islamisasi ilmu menuntut 
sintesis kreatif antara sumber normatif Islam dan ilmu kontemporer, bukan 
dominasi salah satunya. Dalam konteks perbankan syariah, integrasi ini 
memungkinkan pengembangan konsep, produk, dan kelembagaan yang tidak 
hanya patuh syariah secara formal, tetapi juga relevan dengan kebutuhan 
masyarakat dan tantangan global. 

Pendekatan transdisipliner juga memiliki implikasi aksiologis yang 
signifikan. Tujuan utama perbankan syariah tidak lagi direduksi pada profitabilitas 
atau stabilitas keuangan, melainkan diarahkan pada pencapaian falah dan realisasi 
maqashid al-syariah secara komprehensif (Chapra, 2008; Auda, 2010). Dengan 
demikian, kinerja perbankan syariah dinilai berdasarkan kontribusinya terhadap 
kesejahteraan masyarakat, pengentasan kemiskinan, dan keadilan distribusi, 
selain kinerja finansial. 

Dalam kerangka transdisipliner, perbankan syariah diposisikan sebagai 
institusi ekonomi, sosial dan spiritual secara simultan. Beik dan Arsyianti (2016) 
menekankan pentingnya integrasi perbankan syariah dengan instrumen sosial 
Islam seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) untuk memperkuat 
dampak sosial dan inklusivitas keuangan. Integrasi ini mencerminkan pendekatan 
transdisipliner karena melibatkan kolaborasi antara sektor keuangan, lembaga 
sosial, regulator, dan masyarakat. 

Lebih jauh, pendekatan transdisipliner membuka ruang partisipasi aktor 
non-akademik dalam pengembangan perbankan syariah. Nicolescu (2010) 
menekankan bahwa transdisipliner tidak hanya melibatkan ilmuwan, tetapi juga 
praktisi, pembuat kebijakan, dan komunitas sebagai subjek pengetahuan. Dalam 
konteks perbankan syariah, keterlibatan ulama, regulator, pelaku usaha dan 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

95 

masyarakat menjadi kunci untuk memastikan bahwa pengembangan perbankan 
syariah benar-benar kontekstual dan berdampak nyata. 

Sejumlah studi kontemporer dalam ekonomi Islam menegaskan bahwa 
pendekatan transdisipliner memiliki potensi besar untuk merekonstruksi paradigma 
perbankan syariah secara transformasional. Zaman (2012) menyatakan bahwa 
krisis ekonomi Islam saat ini bukan terletak pada kekurangan instrumen, tetapi 
pada kegagalan paradigma dalam mengintegrasikan nilai dan realitas sosial. 
Dengan demikian, pendekatan transdisipliner dapat dipandang sebagai upaya 
strategis untuk mengatasi krisis tersebut dan mengembalikan perbankan syariah 
pada tujuan normatifnya. 

Dengan merujuk pada uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa 
pendekatan transdisipliner menawarkan kerangka konseptual yang lebih holistik 
dan transformatif dibandingkan pendekatan multidisipliner dan interdisipliner. 
Pendekatan ini tidak hanya mengintegrasikan disiplin ilmu, tetapi juga 
merekonstruksi worldview perbankan syariah agar selaras dengan nilai tauhid, 
maqashid al-syariah dan tantangan sosial-ekonomi kontemporer. Oleh karena itu, 
pendekatan transdisipliner layak dijadikan sebagai state of the art sekaligus 
landasan pengembangan paradigma baru perbankan Syariah. 

 

3. METODOLOGI 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 
konseptual (conceptual research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian 
adalah analisis dan rekonstruksi paradigma keilmuan perbankan syariah dalam 
perspektif multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner, bukan pengujian 
hipotesis secara empiris (Gilson & Goldberg, 2015; Zaman, 2012). 

Penelitian ini berpijak pada pendekatan filsafat ilmu, dengan menganalisis 
aspek ontologis, epistemologis dan aksiologis perbankan syariah. Pendekatan ini 
digunakan untuk mengkaji asumsi dasar, sumber pengetahuan, dan tujuan 
normatif yang melandasi pengembangan perbankan syariah, khususnya dalam 
konteks ekonomi Islam yang berbasis nilai tauhid dan maqashid al-syariah 
(Chalmers, 1999; Al-Attas, 1995). 

Data penelitian bersumber dari data sekunder yang diperoleh melalui 
studi pustaka terhadap buku, artikel jurnal ilmiah, dan dokumen kebijakan yang 
relevan dengan ekonomi dan perbankan syariah. Analisis data dilakukan 
menggunakan analisis tematik dan analisis paradigmatik untuk memetakan 
karakteristik serta keterbatasan pendekatan multidisipliner dan interdisipliner, 
sekaligus merumuskan pendekatan transdisipliner sebagai alternatif paradigma 
(Braun & Clarke, 2006; Kuhn, 1970). 

Untuk menjaga validitas konseptual, penelitian ini menggunakan 
triangulasi sumber literatur dengan membandingkan pandangan berbagai sarjana 
ekonomi Islam dan filsafat ilmu. Melalui desain metodologis ini, penelitian 
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam penguatan paradigma 
transdisipliner perbankan Syariah. 

 
 
 
 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

96 

4. HASIL DAN PEMBAHASAN 

Perbankan Syariah dalam Perspektif Multidisipliner 

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner 
merupakan paradigma dominan dalam pengembangan perbankan syariah sejak 
fase awal institusionalisasinya. Dalam pendekatan ini, perbankan syariah dikaji 
melalui kontribusi berbagai disiplin ilmu seperti fikih muamalah, ekonomi, hukum, 
manajemen, dan akuntansi secara berdampingan. Setiap disiplin memberikan 
kontribusi fungsional sesuai dengan domain keilmuannya masing-masing (Antonio, 
2001; Hassan & Lewis, 2007). 

Dari sisi ontologis, pendekatan multidisipliner masih memandang 
perbankan syariah terutama sebagai institusi ekonomi dan bisnis. Aktivitas 
perbankan dipahami sebagai proses intermediasi keuangan yang bertujuan 
menjaga keberlanjutan usaha dan daya saing di pasar. Nilai-nilai syariah hadir 
sebagai batasan normatif, bukan sebagai kerangka pembentuk realitas ekonomi 
itu sendiri (Chapra, 2000). 

Secara epistemologis, pendekatan multidisipliner ditandai oleh 
penggunaan kerangka ilmu ekonomi dan keuangan modern sebagai basis analisis 
utama, sementara fikih muamalah berfungsi sebagai instrumen validasi hukum. El-
Gamal (2006) menilai bahwa posisi fikih dalam pendekatan ini sering kali bersifat 
reaktif, yaitu memberikan justifikasi terhadap inovasi produk yang dirancang 
berdasarkan logika keuangan konvensional. 

Dari sisi aksiologis, orientasi utama perbankan syariah dalam pendekatan 
multidisipliner masih berfokus pada profitabilitas dan stabilitas keuangan. 
Konsekuensinya, perbedaan antara perbankan syariah dan konvensional sering 
kali bersifat prosedural dan kontraktual, bukan substantif. Kuran (2004) menyebut 
kondisi ini sebagai bentuk Islamisasi simbolik yang tidak menyentuh struktur dan 
tujuan sistem ekonomi 
Pendekatan Interdisipliner dan Integrasi Maqashid al-Syariah 

Pendekatan interdisipliner berkembang sebagai respons atas 
keterbatasan pendekatan multidisipliner, khususnya dalam menjawab tuntutan 
normatif ekonomi Islam. Pendekatan ini berupaya mengintegrasikan fikih 
muamalah dan ekonomi Islam melalui kerangka maqashid al-syariah sebagai 
tujuan utama aktivitas ekonomi (Chapra, 2008; Auda, 2010). 

Secara ontologis, pendekatan interdisipliner mulai memandang 
perbankan syariah tidak hanya sebagai institusi bisnis, tetapi juga sebagai 
instrumen pembangunan ekonomi dan sosial. Aktivitas perbankan dipahami 
memiliki tujuan ganda, yaitu mencapai keberlanjutan finansial sekaligus 
mewujudkan kesejahteraan masyarakat (Beik & Arsyianti, 2016). 

Secara epistemologis, pendekatan ini ditandai oleh dialog metodologis 
antara ilmu fikih dan ekonomi. Maqashid al-syariah digunakan sebagai jembatan 
untuk mengaitkan keabsahan hukum dengan tujuan sosial-ekonomi. Hal ini 
mendorong lahirnya berbagai instrumen pengukuran kinerja berbasis maqashid, 
seperti indeks maqashid al-syariah (Asutay & Harningtyas, 2015). 

Namun demikian, hasil kajian menunjukkan bahwa pendekatan 
interdisipliner masih menghadapi keterbatasan. Integrasi maqashid sering kali 
bersifat instrumental dan belum menyentuh asumsi dasar sistem keuangan 
modern. Asutay (2012) menegaskan bahwa maqashid kerap dijadikan value-added 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

97 

narrative tanpa perubahan signifikan pada struktur kepemilikan, distribusi risiko, 
dan orientasi akumulasi modal. 

Dari sisi aksiologis, meskipun tujuan sosial mulai diakui, orientasi profit 
tetap menjadi parameter dominan keberhasilan bank syariah. Hal ini menunjukkan 
bahwa pendekatan interdisipliner masih bersifat adaptif terhadap sistem ekonomi 
yang ada, bukan transformatif. 
 

Pendekatan Transdisipliner sebagai Rekonstruksi Paradigma Perbankan 
Syariah 

Pendekatan transdisipliner menawarkan kerangka rekonstruksi 
paradigma yang lebih fundamental dengan melampaui batas disiplin ilmu dan 
menjadikan tauhid sebagai fondasi utama pengembangan perbankan syariah. 
Dalam pendekatan ini, perbankan syariah dipahami sebagai bagian dari sistem 
kehidupan Islam yang menyatukan dimensi ekonomi, sosial dan spiritual (Al-Attas, 
1995; Nicolescu, 2010). 

Secara ontologis, pendekatan transdisipliner memandang aktivitas 
ekonomi sebagai amanah ilahiah. Kekayaan dan sumber daya tidak dipahami 
sebagai milik absolut individu atau institusi, melainkan titipan yang harus dikelola 
untuk kemaslahatan bersama (Chapra, 2000). Dengan demikian, perbankan 
syariah diposisikan sebagai institusi pengelola amanah sosial. 

Secara epistemologis, pendekatan transdisipliner mengintegrasikan 
wahyu, akal, dan realitas sosial sebagai sumber pengetahuan yang setara dan 
saling melengkapi. Al-Faruqi (1982) menegaskan bahwa Islamisasi ilmu menuntut 
sintesis kreatif antara nilai normatif Islam dan ilmu kontemporer. Dalam konteks 
perbankan syariah, sintesis ini memungkinkan pengembangan model bisnis, tata 
kelola dan produk yang lebih kontekstual dan berkeadilan. 

Secara aksiologis, tujuan utama perbankan syariah dalam pendekatan 
transdisipliner adalah pencapaian falah dan realisasi maqashid al-syariah secara 
komprehensif. Integrasi instrumen sosial Islam seperti zakat, infak, sedekah dan 
wakaf (ZISWAF) ke dalam ekosistem perbankan syariah menjadi implikasi praktis 
dari pendekatan ini (Beik, 2016). 

Lebih jauh, pendekatan transdisipliner mendorong perbankan syariah 
untuk berperan sebagai agen transformasi sosial, bukan sekadar intermediary 
keuangan. Hal ini mencakup pemberdayaan UMKM, penguatan inklusi keuangan 
dan kontribusi terhadap tujuan pembangunan berkelanjutan yang sejalan dengan 
nilai Islam (Zaman, 2012). 
 

Sintesis Pembahasan 
Berdasarkan analisis di atas, dapat disimpulkan bahwa perbedaan 

utama antara pendekatan multidisipliner, interdisipliner dan transdisipliner terletak 
pada kedalaman integrasi nilai dan paradigma. Pendekatan multidisipliner bersifat 
operasional, interdisipliner bersifat normatif-adaptif, sementara transdisipliner 
bersifat paradigmatik dan transformatif. 

Sintesis ini menegaskan bahwa penguatan perbankan syariah di masa 
depan tidak cukup dilakukan melalui inovasi produk dan regulasi, tetapi 
memerlukan rekonstruksi paradigma keilmuan yang menempatkan tauhid dan 
maqashid al-syariah sebagai fondasi utama. 
 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

98 

.  

5. KESIMPULAN 
Artikel ini menyimpulkan bahwa pengembangan perbankan syariah 

selama ini didominasi oleh pendekatan multidisipliner dan interdisipliner, di mana 
meskipun berkontribusi pada penguatan aspek operasional dan normatif, tetapi 
belum sepenuhnya mampu mewujudkan tujuan substantif ekonomi Islam. 
Pendekatan multidisipliner cenderung menghasilkan fragmentasi keilmuan dan 
mempertahankan orientasi profit sebagai tujuan utama, sementara pendekatan 
interdisipliner melalui integrasi maqashid al-syariah masih bersifat adaptif dan 
belum menyentuh rekonstruksi paradigma secara mendasar. 

Pendekatan transdisipliner menawarkan alternatif paradigma yang lebih 
holistik dan transformatif dengan menjadikan tauhid sebagai fondasi ontologis, 
epistemologis dan aksiologis perbankan syariah. Dalam pendekatan ini, perbankan 
syariah tidak hanya dipahami sebagai institusi bisnis, tetapi juga sebagai instrumen 
amanah sosial dan spiritual yang bertujuan mewujudkan falah dan kemaslahatan 
umat. Integrasi antara wahyu, akal dan realitas sosial memungkinkan perbankan 
syariah berperan lebih aktif dalam menjawab persoalan kemiskinan, ketimpangan, 
dan pembangunan berkelanjutan. 

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada penguatan kajian filsafat 
ekonomi Islam dengan menegaskan pentingnya pendekatan transdisipliner dalam 
rekonstruksi paradigma perbankan syariah. Secara praktis, temuan ini 
mengimplikasikan perlunya reorientasi model bisnis, indikator kinerja, serta tata 
kelola perbankan syariah agar lebih terintegrasi dengan tujuan maqashid al-syariah 
dan instrumen sosial Islam seperti ZISWAF. 

Penelitian ini bersifat konseptual sehingga belum menguji implementasi 
pendekatan transdisipliner secara empiris. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya 
disarankan untuk mengkaji penerapan paradigma transdisipliner dalam praktik 
perbankan syariah melalui studi kasus atau penelitian lapangan guna memperkuat 
relevansi dan validitas pendekatan ini dalam konteks nyata. 

 

6. Daftar Pustaka 

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam. Kuala Lumpur: 
International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC). 

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work 
plan. Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Antonio, M. S. (2001). Bank syariah: Dari teori ke praktik. Jakarta: Gema Insani. 
Asutay, M. (2012). Conceptualising and locating the social failure of Islamic 

finance: Aspirations of Islamic moral economy vs the realities of Islamic 
finance. Asian and African Area Studies, 11(2), 93–116. 

Asutay, M., & Harningtyas, A. F. (2015). Developing maqasid al-shari’ah index to 
evaluate social performance of Islamic banks. Journal of Islamic 
Accounting and Business Research, 6(1), 5–28. 

Auda, J. (2010). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law: A systems 
approach. London: International Institute of Islamic Thought (IIIT). 

Beik, I. S. (2016). Peran zakat dalam pembangunan ekonomi. Jurnal Ekonomi 
Islam, 7(1), 1–15. 



 

 

 

 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

99 

Beik, I. S., & Arsyianti, L. D. (2016). Ekonomi pembangunan syariah. Jakarta: 
RajaGrafindo Persada. 

Booth, W. C., Colomb, G. G., & Williams, J. M. (2008). The craft of research (3rd 
ed.). Chicago: University of Chicago Press. 

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative 
Research in Psychology, 3(2), 77–101. 

Chalmers, A. F. (1999). What is this thing called science? (3rd ed.). Queensland: 
University of Queensland Press. 

Chapra, M. U. (2000). The future of economics: An Islamic perspective. Leicester: 
The Islamic Foundation. 

Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-
shariah. Jeddah: Islamic Research and Training Institute (IRTI). 

Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed 
methods approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

El-Gamal, M. A. (2006). Islamic finance: Law, economics, and practice. 
Cambridge: Cambridge University Press. 

Gilson, L. L., & Goldberg, C. B. (2015). Editors’ comment: So, what is a conceptual 
paper? Academy of Management Review, 40(2), 127–130. 

Hassan, M. K., & Lewis, M. K. (2007). Handbook of Islamic banking. Cheltenham: 
Edward Elgar Publishing. 

Iqbal, M., & Mirakhor, A. (2011). An introduction to Islamic finance: Theory and 
practice (2nd ed.). Singapore: Wiley. 

Kuhn, T. S. (1970). The structure of scientific revolutions (2nd ed.). Chicago: 
University of Chicago Press. 

Kuran, T. (2004). Islam and mammon: The economic predicaments of Islamism. 
Princeton, NJ: Princeton University Press. 

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldaña, J. (2014). Qualitative data analysis: A 
methods sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications. 

Nicolescu, B. (2010). Methodology of transdisciplinarity: Levels of reality, logic of 
the included middle and complexity. World Futures, 66(1), 19–38. 

Zaman, A. (2012). Crisis in Islamic economics: Diagnosis and prescriptions. 
Journal of King Abdulaziz University: Islamic Economics, 25(1), 143–166 

 


