Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah
ISSN: 2527 - 6344 (Printed), ISSN: 2580 - 5800 (Online)
Accredited No. 204/E/KPT/2022

DOI: https://doi.org/10.30651/jms.v11i1.30306

LVAIBIRENEL  Volume 11, No. 1, 2026 (88 - 99)

PERGESERAN PARADIGMA PERBANKAN
SYARIAH DARI MULTIDISIPLINER MENUJU
TRANSDISIPLINER

Abdul Mujib
Universitas Muhammadiyah Surabaya
Email: abdulmujib@um-surabaya.ac.id
Rukhul Amin
Universitas Muhammadiyah Surabaya
Email: rukhulamin@um-surabaya.ac.id
M. Arfan Mu'ammar
Universitas Muhammadiyah Surabaya
Email: marfanmuammar@um-surabaya.ac.id

Abstrak

Perkembangan perbankan syariah menunjukkan kemajuan yang signifikan secara
kelembagaan dan regulatif, namun masih menghadapi kritik terkait keterbatasan
paradigma keilmuan yang mendasarinya. Perbankan syariah kerap dinilai belum
sepenuhnya merepresentasikan tujuan substantif ekonomi Islam karena masih
berorientasi pada logika pasar dan profitabilitas. Artikel ini bertujuan menganalisis
perbankan syariah dalam perspektif multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner,
serta menawarkan pendekatan transdisipliner sebagai alternatif rekonstruksi
paradigma perbankan syariah. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan jenis penelitian konseptual melalui studi pustaka dan analisis paradigmatik
terhadap literatur ekonomi Islam, perbankan syariah, dan filsafat ilmu. Hasil kajian
menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner dan interdisipliner berkontribusi pada
penguatan aspek operasional dan normatif perbankan syariah, namun masih bersifat
adaptif dan belum menyentuh fondasi ontologis, epistemologis, dan aksiologis secara
mendalam. Pendekatan transdisipliner menawarkan paradigma yang lebih holistik
dengan menjadikan tauhid sebagai fondasi pengembangan ilmu dan praktik
perbankan syariah, serta mengintegrasikan dimensi ekonomi, sosial, dan spiritual
guna mewujudkan falah dan kemaslahatan umat.

Kata kunci: perbankan syariah, multidisipliner, interdisipliner, transdisipliner,
paradigma ekonomi Islam.


mailto:abdulmujib@um-surabaya.ac.id
mailto:rukhulamin@um-surabaya.ac.id
mailto:marfanmuammar@um-surabaya.ac.id

Abstract:

The development of Islamic banking has shown significant institutional and regulatory
progress; however, it continues to face criticism regarding the limitations of its
underlying scientific paradigm. Islamic banking is often perceived as not fully
representing the substantive objectives of Islamic economics, as it remains largely
oriented toward market logic and profitability. This article aims to analyze Islamic
banking from multidisciplinary, interdisciplinary, and transdisciplinary perspectives,
and to propose a transdisciplinary approach as an alternative paradigm for
reconstructing Islamic banking. This study employs a qualitative approach with a
conceptual research design through a literature review and paradigmatic analysis of
works on Islamic economics, Islamic banking, and philosophy of science. The findings
indicate that multidisciplinary and interdisciplinary approaches have contributed to
strengthening the operational and normative aspects of Islamic banking; however, they
remain adaptive in nature and have not sufficiently addressed the ontological,
epistemological, and axiological foundations of Islamic economics. The
transdisciplinary approach offers a more holistic paradigm by positioning tawhid as the
foundational basis for the development of Islamic banking theory and practice, and by
integrating economic, social, and spiritual dimensions to achieve falah and public
welfare.

Keywords: Islamic banking, multidisciplinary, interdisciplinary, transdisciplinary,
Islamic economic paradigm.

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




1. PENDAHULUAN

Perbankan syariah dikembangkan sebagai bagian dari sistem ekonomi
Islam yang bertujuan menghadirkan keadilan, keseimbangan, dan kesejahteraan
bagi masyarakat. Secara normatif, perbankan syariah tidak hanya berfungsi
sebagai lembaga intermediasi keuangan, tetapi juga sebagai instrumen moral dan
sosial yang berorientasi pada pencapaian falah (Chapra, 2000). Namun demikian,
perkembangan pesat industri perbankan syariah dalam beberapa dekade terakhir
belum sepenuhnya diikuti oleh penguatan paradigma keilmuan yang bersifat
substantif dan transformatif.

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa praktik perbankan syariah masih
cenderung mereplikasi sistem perbankan konvensional dengan melakukan
penyesuaian hukum Islam secara formal, terutama melalui penggantian instrumen
bunga dengan akad-akad syariah (El-Gamal, 2006; Asutay, 2012). Kondisi ini
memunculkan kritik bahwa perbankan syariah mengalami gejala formalisme
syariah, yakni kepatuhan terhadap aspek legal-formal tanpa diiringi realisasi nilai
keadilan dan kemaslahatan secara nyata (Kuran, 2004).

Persoalan tersebut tidak dapat dilepaskan dari pendekatan keilmuan yang
digunakan dalam pengembangan perbankan syariah. Sebagian besar studi dan
praktik perbankan syariah masih menggunakan pendekatan multidisipliner, dengan
melibatkan berbagai disiplin ilmu seperti figh muamalah, ekonomi, hukum,
manajemen, dan akuntansi secara berdampingan (Antonio, 2001). Pendekatan ini
memang memperkaya sudut pandang, namun cenderung menghasilkan
fragmentasi keilmuan karena masing-masing disiplin bekerja dalam kerangka
epistemologisnya sendiri tanpa integrasi nilai yang utuh (Hassan & Lewis, 2007).

Sebagai respons atas keterbatasan tersebut, pendekatan interdisipliner
mulai dikembangkan dengan mengintegrasikan figh muamalah dan ekonomi Islam,
terutama melalui penggunaan maqgashid al-syariah sebagai kerangka analisis
normatif dan evaluatif (Chapra, 2008; Auda, 2010). Pendekatan ini memungkinkan
perbankan syariah dinilai tidak hanya dari aspek keabsahan akad, tetapi juga dari
tujuan perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Meskipun demikian,
sejumlah kritik menyatakan bahwa maqgashid al-syariah dalam praktik perbankan
syariah sering direduksi menjadi alat justifikasi produk keuangan yang secara
substansial masih berorientasi pada profit maksimal (Asutay & Harningtyas, 2015).

Keterbatasan pendekatan multidisipliner dan interdisipliner menunjukkan
adanya persoalan paradigmatik dalam pengembangan ilmu perbankan syariah.
Dalam perspektif filsafat ilmu, kondisi ini dapat dipahami sebagai stagnasi
paradigma, di mana kerangka berpikir lama tetap dipertahankan meskipun tidak
sepenuhnya mampu menjelaskan dan menyelesaikan persoalan yang dihadapi
(Kuhn, 1970). Oleh karena itu, diperlukan pendekatan yang lebih fundamental dan
integratif untuk merekonstruksi paradigma perbankan syariah.

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




Pendekatan transdisipliner menawarkan kerangka alternatif dengan
melampaui batas-batas disiplin ilmu dan menjadikan nilai tauhid sebagai fondasi
ontologis, epistemologis, dan aksiologis (Al-Attas, 1995; Al-Faruqi, 1982). Dalam
pendekatan ini, perbankan syariah tidak dipahami semata-mata sebagai institusi
ekonomi, tetapi sebagai institusi sosial dan spiritual yang berfungsi sebagai sarana
tazkiyah (penyucian) harta dan perilaku ekonomi (Chapra, 2000). Pendekatan
transdisipliner juga membuka ruang dialog antara wahyu, akal, dan realitas sosial,
sehingga ilmu perbankan syariah tidak terjebak pada reduksionisme ekonomi
semata.

Sejalan dengan gagasan Islamisasi ilmu, pendekatan transdisipliner
menuntut rekonstruksi ilmu perbankan syariah agar tidak hanya patuh terhadap
syariah secara hukum, tetapi juga mencerminkan nilai Rabbaniyyah (ketuhanan),
Insaniyyah (kemanusiaan) dan Wagqiiyyah (kontekstualitas) (Beik & Arsyianti,
2016). Dengan demikian, perbankan syariah diharapkan mampu berkontribusi
secara nyata dalam mewujudkan keadilan sosial, pengentasan kemiskinan dan
pembangunan berkelanjutan.

Berdasarkan uraian tersebut, artikel ini bertujuan untuk menganalisis
perbankan syariah dalam perspektif multidisipliner, interdisipliner dan
transdisipliner, serta menawarkan kerangka pergeseran paradigma menuju
pendekatan transdisipliner sebagai dasar rekonstruksi ilmu dan praktik perbankan
syariah. Artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam
pengembangan ekonomi Islam serta menjadi rujukan bagi penguatan kebijakan dan
praktik perbankan syariah di Indonesia.

2. KAJIAN PUSTAKA

Perbankan Syariah dan Paradigma Keilmuan

Perbankan syariah tidak dapat dipahami semata-mata sebagai institusi
keuangan yang beroperasi tanpa bunga, melainkan sebagai manifestasi dari
sistem ekonomi Islam yang berlandaskan nilai tauhid, keadilan dan kemaslahatan.
Chapra (2000) menegaskan bahwa tujuan utama ekonomi Islam, termasuk
perbankan syariah, adalah mewujudkan falah, yaitu kesejahteraan material dan
spiritual secara simultan. Oleh karena itu, kerangka keilmuan yang digunakan
dalam mengembangkan perbankan syariah sangat menentukan apakah tujuan
normatif tersebut dapat diwujudkan dalam praktik.

Dalam perspektif filsafat ilmu, paradigma keilmuan merujuk pada
seperangkat asumsi dasar yang mencakup cara pandang terhadap realitas
(ontologi), sumber dan validitas pengetahuan (epistemologi), serta tujuan dan nilai
yang ingin dicapai (aksiologi) (Chalmers, 1999). Kuhn (1970) menyatakan bahwa
paradigma tidak hanya memengaruhi metode ilmiah, tetapi juga menentukan jenis
pertanyaan yang dianggap sah dan solusi yang diterima dalam suatu disiplin ilmu.
Dengan demikian, pengembangan perbankan syariah tidak terlepas dari
paradigma keilmuan yang mendasarinya.

Secara historis, pengembangan perbankan syariah modern banyak
dipengaruhi oleh paradigma ekonomi neoklasik dan keuangan konvensional. Hal

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




ini terlihat dari adopsi konsep intermediasi keuangan, manajemen risiko, serta
indikator kinerja berbasis profitabilitas dan efisiensi (Hassan & Lewis, 2007). Dalam
konteks ini, fikih muamalah sering ditempatkan sebagai alat legitimasi hukum
terhadap produk keuangan yang secara struktural masih mengacu pada sistem
konvensional (El-Gamal, 2006).

Sejumlah sarjana mengkritik kecenderungan tersebut karena berpotensi
mereduksi perbankan syariah menjadi institusi yang hanya berbeda secara formal,
tetapi tidak secara substantif. Kuran (2004) menyebut fenomena ini sebagai
penggunaan simbol Islam dalam sistem ekonomi modern tanpa perubahan
mendasar pada tujuan dan struktur kekuasaan ekonomi. Kritik serupa disampaikan
oleh Asutay (2012) yang menilai bahwa kegagalan sosial perbankan syariah
berakar pada paradigma yang terlalu berorientasi pasar dan mengabaikan dimensi
keadilan distributif.

Dalam konteks ekonomi Islam, paradigma keilmuan idealnya tidak bersifat
value-free sebagaimana klaim ekonomi konvensional, melainkan value-laden
dengan nilai-nilai Islam sebagai fondasi normatif (Zaman, 2012). Al-Attas (1995)
menegaskan bahwa Islamisasi ilmu bukan sekadar penambahan terminologi Islam,
tetapi proses pembebasan ilmu dari asumsi sekuler dan integrasi nilai tauhid dalam
struktur pengetahuan. Dengan demikian, perbankan syariah menuntut paradigma
keilmuan yang mampu mengintegrasikan wahyu, akal, dan realitas sosial secara
utuh.

Paradigma keilmuan perbankan syariah juga berkaitan erat dengan tujuan
kelembagaan. Chapra (2008) menekankan bahwa institusi ekonomi Islam harus
dirancang untuk melayani tujuan maqashid al-syariah, khususnya perlindungan
agama, jiwa, akal, keturunan dan harta. Tanpa paradigma yang tepat, perbankan
syariah berisiko kehilangan orientasi normatif dan terjebak dalam kompetisi pasar
yang semata-mata berorientasi pada keuntungan jangka pendek.

Oleh karena itu, kajian terhadap paradigma keilmuan perbankan syariah
menjadi sangat penting untuk memahami mengapa praktik perbankan syariah saat
ini masih menghadapi berbagai kritik, serta bagaimana rekonstruksi paradigma
dapat dilakukan agar perbankan syariah benar-benar berfungsi sebagai instrumen
transformasi ekonomi dan sosial. Pendekatan multidisipliner, interdisipliner, dan
transdisipliner merupakan refleksi dari upaya tersebut, yang masing-masing
memiliki kontribusi dan keterbatasan dalam membangun kerangka keilmuan
perbankan syariah

Pendekatan Multidisipliner dan Interdisipliner

Pendekatan multidisipliner merupakan pendekatan yang paling awal dan
paling luas digunakan dalam pengembangan perbankan syariah. Dalam
pendekatan ini, perbankan syariah dipahami sebagai objek kajian yang dianalisis
oleh berbagai disiplin ilmu secara paralel, tanpa upaya integrasi metodologis yang
mendalam. Fikih muamalah berperan dalam menetapkan keabsahan akad dan
kepatuhan terhadap prinsip syariah, sementara ilmu ekonomi digunakan untuk
menganalisis efisiensi, stabilitas, dan kinerja keuangan. Di sisi lain, hukum positif,
manajemen, dan akuntansi berfungsi mendukung aspek regulasi, tata kelola, dan
pelaporan (Antonio, 2001; Hassan & Lewis, 2007).

Kontribusi utama pendekatan multidisipliner terletak pada kemampuannya
membangun fondasi operasional perbankan syariah secara relatif cepat dan

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




sistematis. Melalui pendekatan ini, perbankan syariah mampu beradaptasi dengan
sistem keuangan modern dan memperoleh legitimasi hukum serta kepercayaan
publik (Igbal & Mirakhor, 2011). Namun demikian, sejumlah studi kritis
menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner cenderung menghasilkan
fragmentasi keilmuan, karena masing-masing disiplin bekerja dalam kerangka
epistemologisnya sendiri (EI-Gamal, 2006).

Fragmentasi tersebut berdampak pada terpisahnya dimensi normatif dan
instrumental dalam perbankan syariah. Fikih muamalah sering direduksi menjadi
alat verifikasi legal formal terhadap produk keuangan, sementara analisis ekonomi
dan manajemen tetap berorientasi pada logika pasar konvensional yang
menekankan profitabilitas dan efisiensi (Kuran, 2004; Asutay, 2012). Akibatnya,
nilai-nilai Islam seperti keadilan distributif, solidaritas sosial, dan keberlanjutan tidak
terinternalisasi secara struktural dalam praktik perbankan syariah.

Sebagai respons atas keterbatasan tersebut, pendekatan interdisipliner
mulai berkembang dengan tujuan mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu secara
lebih sistematis. Pendekatan ini berupaya membangun dialog metodologis antara
fikih muamalah dan ekonomi Islam, dengan menjadikan maqashid al-syariah
sebagai kerangka normatif utama (Chapra, 2008; Auda, 2010). Dalam konteks ini,
keabsahan akad tidak hanya diukur dari kesesuaian hukum, tetapi juga dari tujuan
dan dampak sosial-ekonominya.

Pendekatan interdisipliner memungkinkan evaluasi kinerja perbankan
syariah yang lebih holistik, misalnya melalui pengembangan indeks maqashid al-
syariah yang mengukur kontribusi bank terhadap kesejahteraan masyarakat,
pendidikan, dan distribusi pendapatan (Asutay & Harningtyas, 2015). Dengan
demikian, perbankan syariah tidak hanya dinilai berdasarkan indikator finansial,
tetapi juga berdasarkan pencapaian tujuan normatif ekonomi Islam.

Meskipun demikian, hasil kajian literatur menunjukkan bahwa pendekatan
interdisipliner masih menghadapi tantangan konseptual dan praktis. Salah satu
tantangan utama adalah kecenderungan instrumentalitas maqgashid al-syariah,
yaitu penggunaan magashid sebagai alat legitimasi produk keuangan tanpa
perubahan paradigma yang mendasar (Asutay, 2012). Dalam banyak kasus,
magqashid diterjemahkan ke dalam indikator teknis yang tetap berada dalam
kerangka ekonomi konvensional, sehingga integrasi nilai bersifat parsial dan
adaptif.

Selain itu, pendekatan interdisipliner sering kali masih beroperasi dalam
batas-batas disiplin yang ada, tanpa mempertanyakan asumsi ontologis dan
epistemologis yang mendasari sistem keuangan modern. Zaman (2012)
menegaskan bahwa tanpa kritik mendasar terhadap asumsi sekuler dan positivistik
dalam ilmu ekonomi, integrasi fikih dan ekonomi berisiko menghasilkan “Islamisasi
kosmetik” yang tidak mampu mewujudkan tujuan transformasional ekonomi Islam.

Dengan demikian, meskipun pendekatan multidisipliner dan interdisipliner
memberikan kontribusi penting dalam pengembangan perbankan syariah,
keduanya belum sepenuhnya mampu menjawab tantangan paradigma dan tujuan
normatif ekonomi Islam. Keterbatasan ini menunjukkan perlunya pendekatan yang
lebih fundamental dan holistik, yaitu pendekatan transdisipliner, yang tidak hanya
mengintegrasikan disiplin ilmu, tetapi juga merekonstruksi fondasi ontologis,
epistemologis, dan aksiologis perbankan Syariah.

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




Pendekatan Transdisipliner dalam Ekonomi Islam

Pendekatan transdisipliner muncul sebagai respons atas keterbatasan
pendekatan multidisipliner dan interdisipliner dalam menjawab persoalan
fundamental perbankan syariah. Berbeda dengan dua pendekatan sebelumnya,
transdisipliner tidak hanya berupaya mengintegrasikan berbagai disiplin ilmu, tetapi
juga melampaui batas-batas disiplin tersebut dengan merekonstruksi fondasi
ontologis, epistemologis, dan aksiologis pengembangan ilmu (Nicolescu, 2010).

Dalam perspektif filsafat ilmu, transdisipliner menekankan bahwa realitas
sosial-ekonomi bersifat kompleks dan tidak dapat dipahami secara utuh melalui
satu disiplin atau sekadar integrasi metodologis antar disiplin. Nicolescu (2010)
menegaskan bahwa transdisipliner berangkat dari pengakuan atas keberadaan
berbagai tingkat realitas (levels of reality) yang menuntut pendekatan holistik dan
dialogis. Dalam konteks perbankan syariah, kompleksitas tersebut mencakup
dimensi spiritual, moral, sosial, dan ekonomi yang saling terkait.

Pendekatan transdisipliner dalam ekonomi Islam berakar kuat pada
konsep tauhid sebagai prinsip fundamental. Tauhid tidak hanya dipahami sebagai
doktrin teologis, tetapi juga sebagai worldview yang menyatukan seluruh aspek
kehidupan, termasuk aktivitas ekonomi (Al-Attas, 1995; Chapra, 2000). Dengan
menjadikan tauhid sebagai fondasi ontologis, perbankan syariah dipahami sebagai
bagian dari amanah ilahiah untuk mewujudkan keadilan dan kemaslahatan, bukan
sekadar instrumen akumulasi modal.

Secara epistemologis, pendekatan transdisipliner mengintegrasikan
wahyu, akal, dan realitas sosial sebagai sumber pengetahuan yang saling
melengkapi. Al-Farugi (1982) menegaskan bahwa Islamisasi ilmu menuntut
sintesis kreatif antara sumber normatif Islam dan ilmu kontemporer, bukan
dominasi salah satunya. Dalam konteks perbankan syariah, integrasi ini
memungkinkan pengembangan konsep, produk, dan kelembagaan yang tidak
hanya patuh syariah secara formal, tetapi juga relevan dengan kebutuhan
masyarakat dan tantangan global.

Pendekatan transdisipliner juga memiliki implikasi aksiologis yang
signifikan. Tujuan utama perbankan syariah tidak lagi direduksi pada profitabilitas
atau stabilitas keuangan, melainkan diarahkan pada pencapaian falah dan realisasi
magashid al-syariah secara komprehensif (Chapra, 2008; Auda, 2010). Dengan
demikian, kinerja perbankan syariah dinilai berdasarkan kontribusinya terhadap
kesejahteraan masyarakat, pengentasan kemiskinan, dan keadilan distribusi,
selain kinerja finansial.

Dalam kerangka transdisipliner, perbankan syariah diposisikan sebagai
institusi ekonomi, sosial dan spiritual secara simultan. Beik dan Arsyianti (2016)
menekankan pentingnya integrasi perbankan syariah dengan instrumen sosial
Islam seperti zakat, infak, sedekah, dan wakaf (ZISWAF) untuk memperkuat
dampak sosial dan inklusivitas keuangan. Integrasi ini mencerminkan pendekatan
transdisipliner karena melibatkan kolaborasi antara sektor keuangan, lembaga
sosial, regulator, dan masyarakat.

Lebih jauh, pendekatan transdisipliner membuka ruang partisipasi aktor
non-akademik dalam pengembangan perbankan syariah. Nicolescu (2010)
menekankan bahwa transdisipliner tidak hanya melibatkan ilmuwan, tetapi juga
praktisi, pembuat kebijakan, dan komunitas sebagai subjek pengetahuan. Dalam
konteks perbankan syariah, keterlibatan ulama, regulator, pelaku usaha dan

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




masyarakat menjadi kunci untuk memastikan bahwa pengembangan perbankan
syariah benar-benar kontekstual dan berdampak nyata.

Sejumlah studi kontemporer dalam ekonomi Islam menegaskan bahwa
pendekatan transdisipliner memiliki potensi besar untuk merekonstruksi paradigma
perbankan syariah secara transformasional. Zaman (2012) menyatakan bahwa
krisis ekonomi Islam saat ini bukan terletak pada kekurangan instrumen, tetapi
pada kegagalan paradigma dalam mengintegrasikan nilai dan realitas sosial.
Dengan demikian, pendekatan transdisipliner dapat dipandang sebagai upaya
strategis untuk mengatasi krisis tersebut dan mengembalikan perbankan syariah
pada tujuan normatifnya.

Dengan merujuk pada uraian tersebut, dapat disimpulkan bahwa
pendekatan transdisipliner menawarkan kerangka konseptual yang lebih holistik
dan transformatif dibandingkan pendekatan multidisipliner dan interdisipliner.
Pendekatan ini tidak hanya mengintegrasikan disiplin ilmu, tetapi juga
merekonstruksi worldview perbankan syariah agar selaras dengan nilai tauhid,
magashid al-syariah dan tantangan sosial-ekonomi kontemporer. Oleh karena itu,
pendekatan transdisipliner layak dijadikan sebagai state of the art sekaligus
landasan pengembangan paradigma baru perbankan Syariah.

3. METODOLOGI

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
konseptual (conceptual research). Pendekatan ini dipilih karena fokus penelitian
adalah analisis dan rekonstruksi paradigma keilmuan perbankan syariah dalam
perspektif multidisipliner, interdisipliner, dan transdisipliner, bukan pengujian
hipotesis secara empiris (Gilson & Goldberg, 2015; Zaman, 2012).

Penelitian ini berpijak pada pendekatan filsafat ilmu, dengan menganalisis
aspek ontologis, epistemologis dan aksiologis perbankan syariah. Pendekatan ini
digunakan untuk mengkaji asumsi dasar, sumber pengetahuan, dan tujuan
normatif yang melandasi pengembangan perbankan syariah, khususnya dalam
konteks ekonomi Islam yang berbasis nilai tauhid dan maqgashid al-syariah
(Chalmers, 1999; Al-Attas, 1995).

Data penelitian bersumber dari data sekunder yang diperoleh melalui
studi pustaka terhadap buku, artikel jurnal ilmiah, dan dokumen kebijakan yang
relevan dengan ekonomi dan perbankan syariah. Analisis data dilakukan
menggunakan analisis tematik dan analisis paradigmatik untuk memetakan
karakteristik serta keterbatasan pendekatan multidisipliner dan interdisipliner,
sekaligus merumuskan pendekatan transdisipliner sebagai alternatif paradigma
(Braun & Clarke, 2006; Kuhn, 1970).

Untuk menjaga validitas konseptual, penelitian ini menggunakan
triangulasi sumber literatur dengan membandingkan pandangan berbagai sarjana
ekonomi Islam dan filsafat ilmu. Melalui desain metodologis ini, penelitian
diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam penguatan paradigma
transdisipliner perbankan Syariah.

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




4. HASIL DAN PEMBAHASAN
Perbankan Syariah dalam Perspektif Multidisipliner

Hasil kajian literatur menunjukkan bahwa pendekatan multidisipliner
merupakan paradigma dominan dalam pengembangan perbankan syariah sejak
fase awal institusionalisasinya. Dalam pendekatan ini, perbankan syariah dikaiji
melalui kontribusi berbagai disiplin ilmu seperti fikih muamalah, ekonomi, hukum,
manajemen, dan akuntansi secara berdampingan. Setiap disiplin memberikan
kontribusi fungsional sesuai dengan domain keilmuannya masing-masing (Antonio,
2001; Hassan & Lewis, 2007).

Dari sisi ontologis, pendekatan multidisipliner masih memandang
perbankan syariah terutama sebagai institusi ekonomi dan bisnis. Aktivitas
perbankan dipahami sebagai proses intermediasi keuangan yang bertujuan
menjaga keberlanjutan usaha dan daya saing di pasar. Nilai-nilai syariah hadir
sebagai batasan normatif, bukan sebagai kerangka pembentuk realitas ekonomi
itu sendiri (Chapra, 2000).

Secara epistemologis, pendekatan multidisipliner ditandai oleh
penggunaan kerangka ilmu ekonomi dan keuangan modern sebagai basis analisis
utama, sementara fikih muamalah berfungsi sebagai instrumen validasi hukum. El-
Gamal (2006) menilai bahwa posisi fikih dalam pendekatan ini sering kali bersifat
reaktif, yaitu memberikan justifikasi terhadap inovasi produk yang dirancang
berdasarkan logika keuangan konvensional.

Dari sisi aksiologis, orientasi utama perbankan syariah dalam pendekatan
multidisipliner masih berfokus pada profitabilitas dan stabilitas keuangan.
Konsekuensinya, perbedaan antara perbankan syariah dan konvensional sering
kali bersifat prosedural dan kontraktual, bukan substantif. Kuran (2004) menyebut
kondisi ini sebagai bentuk Islamisasi simbolik yang tidak menyentuh struktur dan
tujuan sistem ekonomi
Pendekatan Interdisipliner dan Integrasi Maqashid al-Syariah

Pendekatan interdisipliner berkembang sebagai respons atas
keterbatasan pendekatan multidisipliner, khususnya dalam menjawab tuntutan
normatif ekonomi Islam. Pendekatan ini berupaya mengintegrasikan fikih
muamalah dan ekonomi Islam melalui kerangka magqashid al-syariah sebagai
tujuan utama aktivitas ekonomi (Chapra, 2008; Auda, 2010).

Secara ontologis, pendekatan interdisipliner mulai memandang
perbankan syariah tidak hanya sebagai institusi bisnis, tetapi juga sebagai
instrumen pembangunan ekonomi dan sosial. Aktivitas perbankan dipahami
memiliki tujuan ganda, yaitu mencapai keberlanjutan finansial sekaligus
mewujudkan kesejahteraan masyarakat (Beik & Arsyianti, 2016).

Secara epistemologis, pendekatan ini ditandai oleh dialog metodologis
antara ilmu fikih dan ekonomi. Maqashid al-syariah digunakan sebagai jembatan
untuk mengaitkan keabsahan hukum dengan tujuan sosial-ekonomi. Hal ini
mendorong lahirnya berbagai instrumen pengukuran kinerja berbasis maqashid,
seperti indeks maqashid al-syariah (Asutay & Harningtyas, 2015).

Namun demikian, hasil kajian menunjukkan bahwa pendekatan
interdisipliner masih menghadapi keterbatasan. Integrasi maqashid sering kali
bersifat instrumental dan belum menyentuh asumsi dasar sistem keuangan
modern. Asutay (2012) menegaskan bahwa magashid kerap dijadikan value-added

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




narrative tanpa perubahan signifikan pada struktur kepemilikan, distribusi risiko,
dan orientasi akumulasi modal.

Dari sisi aksiologis, meskipun tujuan sosial mulai diakui, orientasi profit
tetap menjadi parameter dominan keberhasilan bank syariah. Hal ini menunjukkan
bahwa pendekatan interdisipliner masih bersifat adaptif terhadap sistem ekonomi
yang ada, bukan transformatif.

Pendekatan Transdisipliner sebagai Rekonstruksi Paradigma Perbankan
Syariah

Pendekatan transdisipliner menawarkan kerangka rekonstruksi
paradigma yang lebih fundamental dengan melampaui batas disiplin ilmu dan
menjadikan tauhid sebagai fondasi utama pengembangan perbankan syariah.
Dalam pendekatan ini, perbankan syariah dipahami sebagai bagian dari sistem
kehidupan Islam yang menyatukan dimensi ekonomi, sosial dan spiritual (Al-Attas,
1995; Nicolescu, 2010).

Secara ontologis, pendekatan transdisipliner memandang aktivitas
ekonomi sebagai amanah ilahiah. Kekayaan dan sumber daya tidak dipahami
sebagai milik absolut individu atau institusi, melainkan titipan yang harus dikelola
untuk kemaslahatan bersama (Chapra, 2000). Dengan demikian, perbankan
syariah diposisikan sebagai institusi pengelola amanah sosial.

Secara epistemologis, pendekatan transdisipliner mengintegrasikan
wahyu, akal, dan realitas sosial sebagai sumber pengetahuan yang setara dan
saling melengkapi. Al-Farugi (1982) menegaskan bahwa Islamisasi ilmu menuntut
sintesis kreatif antara nilai normatif Islam dan ilmu kontemporer. Dalam konteks
perbankan syariah, sintesis ini memungkinkan pengembangan model bisnis, tata
kelola dan produk yang lebih kontekstual dan berkeadilan.

Secara aksiologis, tujuan utama perbankan syariah dalam pendekatan
transdisipliner adalah pencapaian falah dan realisasi maqashid al-syariah secara
komprehensif. Integrasi instrumen sosial Islam seperti zakat, infak, sedekah dan
wakaf (ZISWAF) ke dalam ekosistem perbankan syariah menjadi implikasi praktis
dari pendekatan ini (Beik, 2016).

Lebih jauh, pendekatan transdisipliner mendorong perbankan syariah
untuk berperan sebagai agen transformasi sosial, bukan sekadar intermediary
keuangan. Hal ini mencakup pemberdayaan UMKM, penguatan inklusi keuangan
dan kontribusi terhadap tujuan pembangunan berkelanjutan yang sejalan dengan
nilai Islam (Zaman, 2012).

Sintesis Pembahasan

Berdasarkan analisis di atas, dapat disimpulkan bahwa perbedaan
utama antara pendekatan multidisipliner, interdisipliner dan transdisipliner terletak
pada kedalaman integrasi nilai dan paradigma. Pendekatan multidisipliner bersifat
operasional, interdisipliner bersifat normatif-adaptif, sementara transdisipliner
bersifat paradigmatik dan transformatif.

Sintesis ini menegaskan bahwa penguatan perbankan syariah di masa
depan tidak cukup dilakukan melalui inovasi produk dan regulasi, tetapi
memerlukan rekonstruksi paradigma keilmuan yang menempatkan tauhid dan
magashid al-syariah sebagai fondasi utama.

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




5. KESIMPULAN

Artikel ini menyimpulkan bahwa pengembangan perbankan syariah
selama ini didominasi oleh pendekatan multidisipliner dan interdisipliner, di mana
meskipun berkontribusi pada penguatan aspek operasional dan normatif, tetapi
belum sepenuhnya mampu mewujudkan tujuan substantif ekonomi Islam.
Pendekatan multidisipliner cenderung menghasilkan fragmentasi keilmuan dan
mempertahankan orientasi profit sebagai tujuan utama, sementara pendekatan
interdisipliner melalui integrasi magashid al-syariah masih bersifat adaptif dan
belum menyentuh rekonstruksi paradigma secara mendasar.

Pendekatan transdisipliner menawarkan alternatif paradigma yang lebih
holistik dan transformatif dengan menjadikan tauhid sebagai fondasi ontologis,
epistemologis dan aksiologis perbankan syariah. Dalam pendekatan ini, perbankan
syariah tidak hanya dipahami sebagai institusi bisnis, tetapi juga sebagai instrumen
amanah sosial dan spiritual yang bertujuan mewujudkan falah dan kemaslahatan
umat. Integrasi antara wahyu, akal dan realitas sosial memungkinkan perbankan
syariah berperan lebih aktif dalam menjawab persoalan kemiskinan, ketimpangan,
dan pembangunan berkelanjutan.

Secara teoretis, artikel ini berkontribusi pada penguatan kajian filsafat
ekonomi Islam dengan menegaskan pentingnya pendekatan transdisipliner dalam
rekonstruksi paradigma perbankan syariah. Secara praktis, temuan ini
mengimplikasikan perlunya reorientasi model bisnis, indikator kinerja, serta tata
kelola perbankan syariah agar lebih terintegrasi dengan tujuan maqashid al-syariah
dan instrumen sosial Islam seperti ZISWAF.

Penelitian ini bersifat konseptual sehingga belum menguji implementasi
pendekatan transdisipliner secara empiris. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya
disarankan untuk mengkaji penerapan paradigma transdisipliner dalam praktik
perbankan syariah melalui studi kasus atau penelitian lapangan guna memperkuat
relevansi dan validitas pendekatan ini dalam konteks nyata.

6. Daftar Pustaka

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam. Kuala Lumpur:
International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC).

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work
plan. Herndon, VA: International Institute of Islamic Thought (I1IT).

Antonio, M. S. (2001). Bank syariah: Dari teori ke praktik. Jakarta: Gema Insani.

Asutay, M. (2012). Conceptualising and locating the social failure of Islamic
finance: Aspirations of Islamic moral economy vs the realities of Islamic
finance. Asian and African Area Studies, 11(2), 93—116.

Asutay, M., & Harningtyas, A. F. (2015). Developing maqasid al-shari’ah index to
evaluate social performance of Islamic banks. Journal of Islamic
Accounting and Business Research, 6(1), 5-28.

Auda, J. (2010). Maqasid al-shariah as philosophy of Islamic law: A systems
approach. London: International Institute of Islamic Thought (IlIT).

Beik, I. S. (2016). Peran zakat dalam pembangunan ekonomi. Jurnal Ekonomi
Islam, 7(1), 1-15.

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




Beik, I. S., & Arsyianti, L. D. (2016). Ekonomi pembangunan syariah. Jakarta:
RajaGrafindo Persada.

Booth, W. C., Colomb, G. G., & Williams, J. M. (2008). The craft of research (3rd
ed.). Chicago: University of Chicago Press.

Braun, V., & Clarke, V. (2006). Using thematic analysis in psychology. Qualitative
Research in Psychology, 3(2), 77-101.

Chalmers, A. F. (1999). What is this thing called science? (3rd ed.). Queensland:
University of Queensland Press.

Chapra, M. U. (2000). The future of economics: An Islamic perspective. Leicester:
The Islamic Foundation.
Chapra, M. U. (2008). The Islamic vision of development in the light of maqasid al-
shariah. Jeddah: Islamic Research and Training Institute (IRTI).
Creswell, J. W. (2014). Research design: Qualitative, quantitative, and mixed
methods approaches (4th ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

El-Gamal, M. A. (2006). Islamic finance: Law, economics, and practice.
Cambridge: Cambridge University Press.

Gilson, L. L., & Goldberg, C. B. (2015). Editors’ comment: So, what is a conceptual
paper? Academy of Management Review, 40(2), 127-130.

Hassan, M. K., & Lewis, M. K. (2007). Handbook of Islamic banking. Cheltenham:
Edward Elgar Publishing.

Igbal, M., & Mirakhor, A. (2011). An introduction to Islamic finance: Theory and
practice (2nd ed.). Singapore: Wiley.

Kuhn, T. S. (1970). The structure of scientific revolutions (2nd ed.). Chicago:
University of Chicago Press.

Kuran, T. (2004). Islam and mammon: The economic predicaments of Islamism.
Princeton, NJ: Princeton University Press.

Miles, M. B., Huberman, A. M., & Saldana, J. (2014). Qualitative data analysis: A
methods sourcebook (3rd ed.). Thousand Oaks, CA: Sage Publications.

Nicolescu, B. (2010). Methodology of transdisciplinarity: Levels of reality, logic of
the included middle and complexity. World Futures, 66(1), 19-38.

Zaman, A. (2012). Crisis in Islamic economics: Diagnosis and prescriptions.
Journal of King Abdulaziz University: Islamic Economics, 25(1), 143—166

USMIFLSHNE Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026




