
 
 
 
 

REKONSTRUKSI PEMIKIRAN EKONOMI 
ISLAM: ANALISIS HISTORIS DAN 
IMPLIKASINYA BAGI KEUANGAN 

KONTEMPORER 
 

Amal Syahidin 
UIN Imam Bonjol padang, Indonesia 

amalsyahidin49@gmail.com 
Singgar Mantahari Dalimunthe 

UIN Imam Bonjol padang, Indonesia 
singgardalimunthe47@gmail.com  

Ahmad Lukman Fahmi 
Universitas Az-Zaitunah, Tunisia 
ahmadlukmanfahmi@gmail.com 

Rifa,at Majdi Mahar 
Universitas Az-Zaitunah, Tunisia 

rbilix42@gmail.com 
 

Abstrak 
Artikel ini membahas evolusi historis dan rekonstruksi konseptual pemikiran ekonomi 
Islam serta implikasinya terhadap sistem keuangan kontemporer. Melalui metode 
deskriptif kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, kajian ini menganalisis tiga fase 
utama: periode klasik, masa stagnasi, dan kebangkitan modern-kontemporer. Tokoh-
tokoh klasik seperti Abu Yusuf, Al-Ghazali, dan Ibnu Khaldun dibahas bersama para 
pemikir modern seperti Al-Maududi, Al-Sadr, Khurshid Ahmad, dan M. Umer Chapra. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip ekonomi Islam seperti keadilan, 
pelarangan riba, redistribusi kekayaan melalui zakat, dan nilai-nilai etika menawarkan 
alternatif sistematis terhadap kapitalisme konvensional. Rekonstruksi pemikiran 
ekonomi Islam juga memberikan jawaban strategis terhadap tantangan global saat ini 
melalui praktik keuangan yang inklusif, etis, dan berkelanjutan seperti perbankan 
syariah, fintech halal, kebijakan publik berbasis zakat, dan ekonomi mikro Islam. 
 
Kata kunci: pemikiran ekonomi Islam, rekonstruksi, pelarangan riba, zakat, keuangan 
syariah 
 
 

Abstract 
This article examines the historical evolution and conceptual reconstruction of Islamic 
economic thought and its implications for contemporary financial systems. Using a 
qualitative descriptive method through literature review, the study analyzes three major 
phases: the classical period, the stagnation era, and the modern-contemporary revival. 
Key classical figures such as Abu Yusuf, Al-Ghazali, and Ibn Khaldun are discussed 
alongside modern thinkers like Al-Mawdudi, Al-Sadr, Khurshid Ahmad, and M. Umer 
Chapra. The study reveals that Islamic economic principles—rooted in justice, 

 
Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah 
ISSN: 2527 - 6344 (Printed), ISSN: 2580 - 5800 (Online) 
Accredited No. 204/E/KPT/2022 
DOI: https://doi.org/10.30651/jms.v11i1.28886 
Volume 11, No. 1, 2026 (279 - 299) 

mailto:amalsyahidin49@gmail.com
mailto:singgardalimunthe47@gmail.com
mailto:ahmadlukmanfahmi@gmail.com
mailto:rbilix42@gmail.com


 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

280 

prohibition of riba, redistribution through zakat, and strong ethical foundations—offer a 
systematic alternative to conventional capitalism. Furthermore, the conceptual 
reconstruction of Islamic economics provides strategic answers to current global 
challenges by promoting inclusive, ethical, and sustainable financial practices such as 
Islamic banking, fintech, zakat-based public policy, and Islamic microfinance. 

 

Keywords: Islamic economic thought, reconstruction, riba prohibition, zakat, Islamic 
finance 

 
 
 
1. Pendahuluan 

Ekonomi Islam bukan hanya sekadar sistem normatif yang mengatur 

transaksi keuangan berdasarkan prinsip-prinsip syariah, tetapi juga merupakan 

representasi dari filosofi sosial yang menekankan keadilan, keseimbangan, dan 

kesejahteraan umat manusia(Sahla & Nasution, 2023). Nilai-nilai tersebut 

menempatkan ekonomi Islam sebagai alternatif yang etis dan berkelanjutan dalam 

mengatur kehidupan ekonomi masyarakat(Mashdurohatun, 2011). Namun, dalam 

praktiknya, ekonomi Islam kerap dianggap tidak relevan atau sulit diterapkan dalam 

sistem ekonomi global yang didominasi oleh paradigma kapitalisme 

modern(Ghozali & Sari, 2018). 

Beberapa studi sebelumnya telah mencoba menjelaskan kontribusi 

pemikiran ekonomi Islam terhadap peradaban dan sistem keuangan kontemporer. 

Misalnya, Chapra dalam Aryu Inayati, Anindya(Aryu Inayati, 2013) menekankan 

pentingnya nilai-nilai moral dan spiritual dalam sistem ekonomi Islam sebagai 

koreksi terhadap krisis moral dalam kapitalisme. Sementara itu, Kahf dalam Ahmad 

maulana(Maulana, 2021) lebih fokus pada analisis konsep-konsep ekonomi klasik 

dalam Islam seperti zakat, larangan riba, dan distribusi kekayaan. Kedua studi ini 

memberikan dasar teoretis yang kuat, tetapi belum menjangkau aspek historis 

rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam secara menyeluruh dan keterkaitannya 

langsung dengan tantangan sistem keuangan kontemporer. 

Celakanya, kajian yang bersifat historis-komparatif mengenai bagaimana 

pemikiran ekonomi Islam berkembang dan bertransformasi dari masa klasik hingga 

modern masih tergolong terbatas. Belum banyak penelitian yang mengaitkan 

perkembangan pemikiran ekonomi Islam dengan kebutuhan rekonstruksi 

metodologis dan praktis untuk menghadapi dinamika globalisasi, digitalisasi 

ekonomi, serta krisis multidimensi dalam masyarakat modern. Di sinilah letak celah 

ilmiah yang penting untuk diisi melalui penelitian ini. 

Tujuan dari artikel ini adalah untuk menganalisis secara historis 

perkembangan pemikiran ekonomi Islam dan mengevaluasi implikasi dari 

rekonstruksi pemikiran tersebut terhadap sistem keuangan kontemporer. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam membangun 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

281 

paradigma baru ekonomi Islam yang adaptif terhadap perubahan zaman, namun 

tetap berakar pada prinsip-prinsip syariah yang otentik. 

Urgensi dari penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak akan model 

ekonomi alternatif yang tidak hanya rasional dan efisien, tetapi juga berkeadilan 

dan berlandaskan nilai-nilai spiritual. Dalam menghadapi krisis sosial-ekonomi 

global, rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam dapat menjadi tawaran konseptual 

dan praktis yang relevan untuk menciptakan sistem keuangan yang lebih 

manusiawi dan berkelanjutan. 

2. Kajian Pustaka 

2.1. Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam (variabel bebas) 

Rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam merujuk pada proses penataan 

ulang konsep, prinsip, dan metodologi ekonomi Islam agar selaras dengan 

tantangan kontemporer tanpa melepaskan basis normatif syariah. 

Rekonstruksi mencakup pembaruan kerangka epistemik (integrasi naqli–‘aqli, 

maqāṣid al-sharī‘ah, dan metodologi ijtihad/usul fiqh), perumusan ulang isu-

isu kunci (keadilan distribusi, peran negara, mekanisme pasar, risk-sharing), 

serta penerjemahan nilai menjadi pedoman kebijakan dan desain instrumen 

(Güney, 2024). 

Secara operasional, variabel ini dapat diindikasikan oleh: (a) kejelasan 

landasan maqāṣid dan prinsip etika dalam naskah konseptual/kebijakan; (b) 

keluaran konseptual baru model, standar, atau pedoman tata kelola syariah; 

(c) pergeseran paradigma dari transaksi berbasis margin ke pola bagi-hasil 

dan keuangan berorientasi kemaslahatan. Pengukuran dapat dilakukan 

melalui analisis isi dokumen (fatwa/standar/white paper), penilaian pakar 

dengan skala Likert (kebaruan, konsistensi, relevansi), atau audit keselarasan 

kebijakan terhadap maqāṣid (Farahanifard & Farahanifard, 2020). 

2.2. Analisis Historis Pemikiran (mediator/moderator) 

Analisis historis menelaah periodisasi dan genealogi gagasan—dari era 

klasik, pertengahan, reformis modern, hingga kontemporer—untuk menyingkap 

bagaimana konteks sosial-politik, institusi, dan kebutuhan ekonomi membentuk 

corak pemikiran. Dimensi ini memetakan tokoh/karya kunci (mis. Abu Yusuf, al-

Ghazali, Ibn Taymiyyah, Ibn Khaldun, hingga pemikir modern), tema-tema 

sentral (hisbah dan harga adil, zakat-wakaf, riba vs bagi-hasil, keadilan dan 

peran negara), serta perubahan institusional (lahirnya bank syariah, sukuk, 

standardisasi) (Nagaoka, 2012). 

Analisis historis berperan sebagai mediator ketika pemahaman terhadap 

pola masa lalu menjelaskan bagaimana rekonstruksi menghasilkan bentuk 

desain kontemporer tertentu; atau sebagai moderator ketika kekayaan 

perspektif historis memperkuat/melemahkan pengaruh rekonstruksi terhadap 

praktik. Indikator operasionalnya dapat berupa: keberadaan periodisasi yang 

eksplisit, intensitas rujukan lintas era, konsistensi logika historis dalam 

mengaitkan norma klasik dengan inovasi modern, dan peta pengaruh 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

282 

tokoh/tema. Teknik ukur yang mungkin: bibliometri, coding tematik dokumen, 

dan penilaian pakar atas ketepatan periodisasi serta konsistensi argumentasi 

historis (Islahi, 2015). 

2.3. Implikasi bagi Keuangan Kontemporer (variabel terikat) 

Implikasi bagi keuangan kontemporer adalah dampak nyata dari 

rekonstruksi (dengan lensa historis) terhadap desain produk, tata kelola, dan 

outcome pasar keuangan syariah saat ini. Ranah ini mencakup: (a) desain 

produk/kontrak proporsi instrumen berbasis bagi-hasil (mudarabah, 

musyarakah) dibanding pembiayaan berbasis jual-beli/utang, inovasi sukuk 

(termasuk wakaf-linked/sosial), dan instrumen inklusi; (b) tata kelola syariah 

independensi dan kompetensi DPS, transparansi risiko syariah, mekanisme 

penegakan kepatuhan; (c) hasil pasar & sosial inklusi keuangan, efisiensi 

intermediasi, kualitas aset/stabilitas, serta kontribusi terhadap UMKM dan 

kesejahteraan (Adewale & Archer, 2019). 

Indikator terukurnya antara lain: porsi PLS dalam portofolio, 

jumlah/keragaman inovasi instrumen, skor/indeks tata kelola syariah dan 

keterbukaan risiko, metrik inklusi (jumlah rekening/penerima manfaat), biaya 

pembiayaan, serta indikator risiko (NPF, volatilitas pendanaan). Data dapat 

diekstraksi dari laporan lembaga keuangan, standar/garis-besar regulator dan 

badan standardisasi, serta survei pakar/penilaian dokumen produk untuk 

menilai tingkat keselarasan dengan maqāṣid (Saleem et al., 2024). 

3. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode 

studi pustaka (library research)(Mestika Zed, 2008). Pendekatan ini dipilih karena 

sesuai dengan tujuan penelitian yang berfokus pada penelusuran, pemahaman, 

dan analisis mendalam terhadap perubahan pemikiran ekonomi Islam dari waktu 

ke waktu, tanpa melakukan eksperimen langsung di lapangan. Metode ini cocok 

karena penelitian bertumpu pada sumber-sumber literatur ilmiah sebagai data 

utama, baik berupa karya klasik maupun kontemporer, yang mencakup tiga fokus 

utama: (1) sejarah pemikiran ekonomi Islam, (2) teori-teori ekonomi Islam modern, 

dan (3) praktik keuangan syariah kontemporer seperti perbankan syariah, fintech 

halal, dan zakat produktif. 

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan mengidentifikasi, menelaah, 

dan mencatat informasi dari berbagai sumber literatur primer dan sekunder, seperti 

buku, artikel jurnal ilmiah, dokumen resmi, dan laporan institusi yang relevan. Data 

yang telah terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis data 

induktif, yaitu dengan mengkaji dan menafsirkan berbagai informasi untuk 

menemukan pola, hubungan, dan perkembangan konsep dari masa ke masa. Hasil 

analisis tersebut kemudian dikaitkan dengan realitas praktik keuangan Islam saat 

ini, sehingga diperoleh gambaran historis dan implikatif yang relevan terhadap 

konteks keuangan kontemporer(Mestika Zed, 2008). 

4. Hasil dan Pembahasan 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

283 

Sejarah pemikiran ekonomi Islam merupakan refleksi dari dinamika 

intelektual, sosial, dan politik umat Islam sepanjang lintasan sejarah peradaban. 

Pemikiran ini tidak lahir dalam ruang hampa, melainkan tumbuh dan berkembang 

seiring dengan tantangan dan kebutuhan zaman. Pada masa klasik (abad ke-8 

hingga ke-14), para pemikir Muslim seperti Abu Yusuf, Al-Mawardi, Al-Ghazali, 

hingga Ibnu Khaldun telah meletakkan dasar-dasar teoritis yang mencerminkan 

pemahaman ekonomi dalam bingkai syariah(Marasabessy, 2022). Pemikiran 

mereka tidak hanya membahas persoalan distribusi dan keuangan publik, tetapi 

juga mencerminkan integrasi antara moralitas, hukum Islam, dan strategi 

pembangunan sosial-ekonomi(Harahap et al., 2025). 

Namun, setelah masa kejayaan itu, pemikiran ekonomi Islam mengalami 

stagnasi pada era pertengahan, seiring melemahnya kekuatan politik dan 

intelektual dunia Islam. Barulah pada abad ke-20 dan awal abad ke-21 terjadi 

kebangkitan kembali, yang ditandai dengan munculnya kesadaran untuk 

merekonstruksi dan mengaktualisasikan ajaran ekonomi Islam dalam konteks 

global modern. Penelusuran historis terhadap fase-fase perkembangan ini sangat 

penting dilakukan untuk memahami fondasi normatif dan konseptual ekonomi Islam 

kontemporer. Dengan memahami akar historisnya, kita dapat menilai sejauh mana 

prinsip-prinsip dasar tersebut tetap relevan dan bagaimana ia dapat dikembangkan 

untuk menjawab tantangan keuangan modern secara syariah dan 

berkeadilan(Fauzan, M et al., 2024). 

4.1  Masa Klasik (700–1400 M): Era Formulasi dan Sintesis Pemikiran 

Pada masa klasik, pemikiran ekonomi Islam berkembang secara integral 

bersama dengan pertumbuhan ilmu-ilmu keislaman lainnya seperti fikih, akidah, 

dan filsafat. Para ulama pada masa itu belum mengenal ekonomi sebagai disiplin 

ilmu yang berdiri sendiri sebagaimana dipahami dalam konteks modern. Namun, 

mereka membahas berbagai persoalan ekonomi dalam kerangka hukum Islam 

(syariah) dan etika sosial. Isu-isu seperti jual beli, riba, zakat, kepemilikan tanah, 

serta tata kelola pasar dan distribusi kekayaan menjadi bagian penting dalam 

karya-karya fikih dan nasihat keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa ekonomi 

tidak terpisah dari aspek moral dan spiritual kehidupan umat, melainkan menjadi 

bagian integral dari tatanan sosial yang adil menurut Islam(Mudhiiah, 2015). 

Pemikiran para ulama seperti Abu Yusuf dalam Kitab al-Kharaj, Al-Mawardi 

dalam Al-Ahkam al-Sulthaniyyah, dan Al-Ghazali dalam Ihya' Ulum al-Din 

menyiratkan perhatian yang besar terhadap persoalan ekonomi, meskipun tidak 

dalam bentuk teori ekonomi sistematis. Mereka mengaitkan persoalan 

kepemilikan pribadi dan publik, keadilan distribusi kekayaan, serta peran 

pemerintah dalam mengatur pasar dengan prinsip-prinsip syariah dan maqashid 

al-shariah. Dalam kerangka ini, pemikiran ekonomi Islam masa klasik menjadi 

fondasi awal bagi perumusan sistem ekonomi Islam yang menekankan keadilan 

sosial, keseimbangan antara hak individu dan kepentingan kolektif, serta 

tanggung jawab negara terhadap kesejahteraan rakyat. Dengan demikian, 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

284 

meskipun tidak memakai istilah "ekonomi" secara formal, substansi ekonomi 

telah hadir kuat dalam literatur Islam klasik(Perubahan & Lubis, 2024). 

Abu Yusuf (113 H/731 M – 182 H/798 M) 

Salah satu murid utama Imam Abu Hanifah, Abu Yusuf (w. 798 M), 

merupakan tokoh penting dalam sejarah awal pemikiran ekonomi Islam. Ia 

dikenal sebagai penulis Kitab al-Kharaj, sebuah karya monumental yang ditulis 

atas permintaan Khalifah Harun al-Rasyid. Buku ini membahas secara sistematis 

berbagai aspek kebijakan fiskal dalam Islam, termasuk sistem perpajakan, 

pengelolaan tanah dan sumber daya negara, serta tanggung jawab pemerintah 

dalam menjaga keadilan ekonomi. Dalam Kitab al-Kharaj, Abu Yusuf mengkritisi 

praktik-praktik pungutan yang tidak adil serta menekankan pentingnya 

penerapan prinsip syariah dalam administrasi keuangan negara. Dengan 

pendekatannya yang berbasis pada fiqh dan realitas sosial-politik saat itu, Abu 

Yusuf memberikan dasar awal bagi kerangka teori keuangan publik dalam 

ekonomi Islam(Hamka et al., 2024). 

Kontribusinya tidak hanya bersifat hukum, tetapi juga mencerminkan 

kepekaan terhadap keadilan sosial dan kesejahteraan umat. Ia menegaskan 

bahwa negara bertanggung jawab untuk menetapkan kebijakan pajak yang adil 

dan tidak memberatkan rakyat miskin, serta memastikan bahwa hasil pajak 

digunakan untuk kemaslahatan umum, bukan untuk kepentingan elit penguasa. 

Abu Yusuf juga menekankan bahwa pemerintah harus menjalankan amanah 

dengan transparansi dan integritas, karena kekuasaan ekonomi adalah bagian 

dari tanggung jawab moral di hadapan Allah. Pemikirannya relevan hingga saat 

ini, terutama dalam wacana tentang etika fiskal, peran negara dalam ekonomi, 

dan perlindungan terhadap kelompok rentan melalui kebijakan publik yang adil 

dan berbasis syariah(Agustiana & Rofiah, 2023). 

Al-Ghazali (450–505 H/1058–1111 M) 

Al-Ghazali merupakan salah satu tokoh besar dalam sejarah pemikiran 

Islam yang memberikan kontribusi signifikan dalam mengintegrasikan dimensi 

etika dan spiritual ke dalam aktivitas ekonomi. Dalam karya monumentalnya, 

Ihya’ Ulum al-Din, ia menegaskan bahwa ekonomi tidak bisa dipisahkan dari 

nilai-nilai moral dan agama. Al-Ghazali membahas secara rinci tentang adab 

dalam mencari nafkah, yang harus dilakukan dengan cara yang halal, jujur, dan 

tidak merugikan orang lain. Ia juga menekankan pentingnya prinsip halal dan 

haram dalam setiap transaksi ekonomi, agar aktivitas ekonomi tidak melanggar 

ketentuan syariah dan tidak menimbulkan kerusakan sosial. Melalui pendekatan 

ini, Al-Ghazali memperlihatkan bahwa ekonomi harus dijalankan dalam kerangka 

tanggung jawab moral dan spiritual yang tinggi(Arrafi et al., 2022). 

Selain aspek halal-haram, Al-Ghazali menekankan pentingnya keadilan 

dan keseimbangan dalam hubungan antara konsumsi dan produksi. Ia 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

285 

mengingatkan bahwa konsumsi yang berlebihan (israf) dan penimbunan 

kekayaan yang tidak produktif dapat membawa dampak negatif bagi individu dan 

masyarakat. Bagi Al-Ghazali, tujuan ekonomi tidak hanya sekadar memenuhi 

kebutuhan duniawi, tetapi harus diarahkan untuk mendukung kehidupan ukhrawi 

yang lebih mulia. Dengan kata lain, kegiatan ekonomi harus menjadi sarana 

untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat, sehingga setiap aktivitas 

ekonomi harus dilandasi niat yang benar dan kesadaran akan tanggung jawab 

sosial serta spiritual. Pemikiran Al-Ghazali ini menjadi dasar penting bagi konsep 

ekonomi Islam yang menempatkan etika sebagai pondasi utama dalam 

pembangunan ekonomi yang berkeadilan dan berkelanjutan(Mohammad, 2022). 

Ibnu Khaldun (732–808 H/1332–1406 M) 

Dalam karya monumentalnya, Muqaddimah, Ibnu Khaldun (1332–1406 

M) sering dianggap sebagai pelopor sosiologi dan ekonomi politik karena 

pendekatannya yang sangat sistematis dan dinamis terhadap fenomena sosial 

dan ekonomi. Ia memberikan analisis mendalam mengenai faktor-faktor yang 

memengaruhi pertumbuhan serta kemunduran ekonomi suatu masyarakat atau 

negara. Salah satu kontribusi pentingnya adalah konsep siklus dinasti, yang 

menjelaskan bagaimana kekuasaan politik dan kekuatan sosial mengalami 

pasang surut secara berulang, dan bagaimana siklus ini berdampak langsung 

pada stabilitas dan kemajuan ekonomi. Ibnu Khaldun juga menyoroti peran 

negara sebagai pengatur yang harus mampu menciptakan kondisi kondusif 

untuk perkembangan ekonomi, termasuk melalui kebijakan perpajakan yang adil 

dan efisien agar tidak memberatkan produktivitas masyarakat(Maleha, 2016). 

Lebih jauh, Ibnu Khaldun menghubungkan aspek politik, moralitas, dan 

ekonomi dalam sebuah kerangka analisis yang holistik. Ia menekankan bahwa 

stabilitas politik dan kepemimpinan yang beretika sangat penting untuk 

menciptakan suasana yang mendukung pembangunan ekonomi. Moralitas 

masyarakat dan pemimpin, menurutnya, menjadi fondasi utama bagi 

keberlangsungan aktivitas ekonomi yang sehat dan berkeadilan. Pandangan 

Ibnu Khaldun ini sangat maju dan relevan, bahkan jika dibandingkan dengan teori 

ekonomi dan sosiologi modern, karena ia mengintegrasikan faktor sosial, politik, 

dan ekonomi secara simultan dalam satu kerangka konseptual yang 

komprehensif. Pemikirannya tetap menjadi rujukan penting dalam kajian 

ekonomi Islam dan ilmu sosial kontemporer(Kotimah & A’yun, 2023). 

4.2  Masa Vakum (Abad ke-15 hingga ke-19): Era Kemunduran dan 

Kolonialisasi 

Periode pertengahan dalam sejarah pemikiran ekonomi Islam ditandai oleh 

stagnasi intelektual yang cukup signifikan, bersamaan dengan melemahnya 

kekuatan politik dan militer dunia Islam. Setelah masa keemasan peradaban 

Islam, banyak wilayah Muslim jatuh ke dalam kekuasaan kolonialisme Barat yang 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

286 

membawa serta paradigma politik, hukum, dan ekonomi baru. Sistem ekonomi 

Islam yang sebelumnya hidup dan dinamis dalam bentuk praktik muamalah, 

mulai tergeser oleh sistem kapitalisme dan hukum positif peninggalan kolonial. 

Akibatnya, struktur ekonomi yang selama ini berakar pada syariah mulai 

kehilangan relevansinya dalam tatanan sosial-politik umat Islam yang dijajah. 

Dalam konteks keilmuan, karya-karya pada masa ini cenderung bersifat 

repetitif, hanya mengulang pendapat ulama sebelumnya tanpa adanya 

pengembangan metodologis atau kontekstualisasi terhadap realitas baru yang 

dihadapi umat. Banyak ulama fokus pada aspek legalistik fiqh tanpa menaruh 

perhatian serius pada dimensi sosial-ekonomi yang terus berubah di bawah 

tekanan kolonialisme. Inovasi dan ijtihad dalam bidang ekonomi sangat terbatas, 

sehingga ekonomi Islam kehilangan daya adaptifnya terhadap tantangan 

modern. Hal ini menyebabkan terjadinya kekosongan dalam pengembangan 

teori dan aplikasi ekonomi Islam yang seharusnya terus berkembang sesuai 

zaman(Fauzan, M et al., 2024). 

Di sisi lain, institusi-institusi ekonomi khas dalam sejarah Islam seperti baitul 

mal (lembaga pengelola keuangan publik) dan hisbah (lembaga pengawasan 

pasar dan moral ekonomi) mengalami kemunduran drastis atau bahkan hilang 

sama sekali. Melemahnya institusi ini menyebabkan umat Islam kehilangan alat-

alat penting untuk menerapkan nilai-nilai ekonomi syariah secara sistemik. 

Ketergantungan terhadap sistem ekonomi kolonial semakin memperkuat 

keterputusan umat dari tradisi ekonominya sendiri, sekaligus menjauhkan 

mereka dari prinsip-prinsip keadilan, distribusi kekayaan, dan kesejahteraan 

sosial yang selama ini menjadi pilar dalam ekonomi Islam. Inilah salah satu 

sebab mengapa pada masa ini ekonomi Islam tidak berkembang sebagai 

wacana atau praktik yang dominan(Fauzan, M et al., 2024). 

4.3  Masa Modern dan Kontemporer (Abad ke-20–21): Era Kebangkitan dan 

Formulasi Sistemik 

Kebangkitan pemikiran ekonomi Islam mulai tampak sejak pertengahan 

abad ke-20, sebagai respons kritis terhadap kegagalan sistem kapitalisme dan 

sosialisme dalam menjawab persoalan mendasar masyarakat Muslim. Negara-

negara Muslim yang baru merdeka dari kolonialisme menghadapi krisis identitas 

dan ketimpangan ekonomi yang serius, akibat adopsi sistem ekonomi asing yang 

tidak berakar pada nilai dan budaya mereka sendiri. Kapitalisme dianggap 

melahirkan ketimpangan sosial, eksploitasi, dan materialisme, sementara 

sosialisme gagal menjamin kebebasan individu dan spiritualitas. Dalam situasi 

ini, para intelektual Muslim melihat perlunya membangun sistem ekonomi yang 

berakar pada prinsip-prinsip Islam sebagai solusi alternatif. 

Pemikir-pemikir seperti Abul A‘la al-Maududi, Muhammad Baqir al-Sadr, 

dan Muhammad Umer Chapra menjadi tokoh sentral dalam upaya rekonstruksi 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

287 

ekonomi Islam. Mereka tidak hanya mengkritik sistem yang ada, tetapi juga 

menyusun kerangka teoretis yang menjadikan ekonomi Islam sebagai sistem 

yang utuh—berlandaskan tauhid, keadilan sosial, distribusi kekayaan yang 

merata, dan larangan terhadap praktik ekonomi yang eksploitatif seperti riba dan 

gharar. Wacana mengenai perbankan syariah, zakat sebagai sistem fiskal, dan 

konsep kepemilikan terbatas dalam Islam mulai dikembangkan sebagai pilar-

pilar dasar dari sistem ekonomi Islam yang baru. Kajian-kajian ini perlahan mulai 

membentuk identitas ekonomi Islam sebagai disiplin yang berdiri 

sendiri(Harahap et al., 2025). 

Gerakan kebangkitan ini juga mendapat dorongan dari munculnya institusi-

institusi keuangan Islam seperti Islamic Development Bank (IDB) pada tahun 

1970-an, serta berdirinya bank-bank syariah di berbagai negara Muslim. Selain 

itu, konferensi internasional dan jurnal-jurnal akademik tentang ekonomi Islam 

mulai diterbitkan secara intensif. Hal ini menandai pergeseran ekonomi Islam dari 

sekadar wacana keagamaan menjadi pendekatan ilmiah dan praktis yang dapat 

diterapkan dalam tata kelola ekonomi nasional dan global. Kebangkitan ini bukan 

hanya berupaya menghidupkan kembali warisan klasik, tetapi juga 

menghadirkan gagasan-gagasan baru yang kontekstual dan relevan dengan 

tantangan modern, seperti kemiskinan struktural, globalisasi ekonomi, dan krisis 

ekologi(Fauzan, M et al., 2024). 

Abul A'la al-Mawdudi (1903–1979) 

Abul A'la al-Mawdudi adalah salah satu pemikir terkemuka abad ke-20 

yang memperkenalkan gagasan ekonomi Islam sebagai bagian integral dari 

sistem Islam yang menyeluruh dan komprehensif. Dalam berbagai tulisannya, 

Mawdudi menegaskan bahwa ekonomi Islam bukan sekadar sistem moral atau 

etika yang mengatur perilaku individu, melainkan sebuah sistem sosial-ekonomi 

yang memiliki aturan, prinsip, dan mekanisme institusional yang jelas. Ia melihat 

ekonomi Islam sebagai fondasi utama dalam membangun masyarakat yang 

berkeadilan, sejahtera, dan berlandaskan nilai-nilai ketuhanan. Mawdudi 

menekankan bahwa sistem ini harus diimplementasikan secara menyeluruh agar 

mampu menggantikan sistem ekonomi kapitalis dan sosialis yang dianggap 

gagal memenuhi kebutuhan umat Islam secara adil dan etis(Faizal, 2016). 

Lebih jauh, Mawdudi menguraikan perangkat utama dalam sistem 

ekonomi Islam yang meliputi mekanisme zakat sebagai instrumen redistribusi 

kekayaan, larangan riba sebagai upaya mencegah eksploitasi ekonomi, serta 

konsep kepemilikan terbatas yang menegaskan bahwa harta milik individu harus 

digunakan untuk kemaslahatan umum dan tidak boleh disalahgunakan. Ia juga 

menekankan pentingnya kehadiran negara sebagai regulator yang memastikan 

pelaksanaan prinsip-prinsip syariah dalam bidang ekonomi dan sosial. Dengan 

pendekatan ini, Mawdudi memberikan kerangka kerja yang sistematis untuk 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

288 

membangun ekonomi Islam sebagai alternatif yang tidak hanya berbasis nilai-

nilai moral, tetapi juga memiliki struktur kelembagaan yang kuat untuk menjawab 

tantangan zaman modern. Pemikirannya berperan besar dalam membentuk 

gerakan ekonomi Islam kontemporer di berbagai negara Muslim(Zahra Shella 

Anggreini, Silviana Nur Indah Sari, 2022). 

Muhammad Baqir al-Sadr (1935–1980) 

Muhammad Baqir al-Sadr merupakan salah satu pemikir ekonomi Islam 

paling berpengaruh di abad ke-20, khususnya melalui karyanya yang 

monumental, Iqtisaduna (Ekonomi Kita). Dalam karya tersebut, al-Sadr 

mengajukan kritik yang tajam terhadap sistem kapitalisme dan sosialisme yang 

saat itu sedang berkembang, dengan menyoroti kelemahan-kelemahan 

fundamental kedua sistem tersebut dalam menjawab persoalan keadilan sosial 

dan kesejahteraan umat. Ia menolak kapitalisme yang berorientasi pada 

akumulasi kekayaan dan eksploitasi tanpa batas, serta sosialisme yang 

cenderung menghilangkan kebebasan individu. Sebagai alternatif, al-Sadr 

menawarkan sebuah sistem ekonomi Islam yang berlandaskan pada prinsip 

tauhid (keesaan Allah) dan keadilan, di mana setiap aktivitas ekonomi harus 

diarahkan untuk memenuhi kebutuhan manusia secara seimbang dan 

berkelanjutan dalam kerangka etika Islam(Azwar & Dalimunthe, 2024). 

Lebih jauh, dalam Iqtisaduna, al-Sadr membedakan secara jelas antara 

tiga bentuk kepemilikan: pribadi, umum, dan milik negara. Ia menegaskan bahwa 

kepemilikan pribadi dihormati dan dilindungi selama tidak bertentangan dengan 

kepentingan umum dan prinsip syariah. Kepemilikan umum dan negara berfungsi 

untuk mengatur sumber daya yang strategis dan memastikan distribusi kekayaan 

yang adil. Peran negara, menurut al-Sadr, sangat penting sebagai regulator dan 

pelaksana kebijakan ekonomi yang berlandaskan syariah, yang mampu 

mencegah praktik-praktik ekonomi yang merugikan masyarakat dan menjaga 

keseimbangan antara kepentingan individu dan kolektif. Pemikiran al-Sadr ini 

menjadi landasan penting bagi pembentukan sistem ekonomi Islam yang holistik 

dan aplikatif dalam konteks modern, serta memberikan inspirasi bagi gerakan 

ekonomi Islam di berbagai negara(Muhammad Adriansyah, 2022). 

Khurshid Ahmad (lahir 1932) 

Khurshid Ahmad (lahir 1932) adalah seorang pemikir dan praktisi ekonomi 

asal Pakistan yang memiliki peran sangat penting dalam pengembangan teori 

ekonomi Islam modern. Ia dikenal sebagai tokoh yang secara sistematis 

mengadvokasi Islamisasi ilmu ekonomi, yaitu proses mengintegrasikan prinsip-

prinsip Islam ke dalam kajian ekonomi kontemporer. Ahmad berargumen bahwa 

ilmu ekonomi konvensional tidak cukup mampu menjawab persoalan keadilan 

sosial dan kesejahteraan umat karena tidak berlandaskan pada nilai-nilai moral 

dan etika yang komprehensif. Oleh karena itu, ia mendorong perlunya sebuah 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

289 

paradigma ekonomi yang tidak hanya fokus pada efisiensi dan pertumbuhan, 

tetapi juga mengutamakan keadilan, distribusi yang adil, dan keberlanjutan sosial 

berdasarkan ajaran Islam(Kholis, 2009). 

Selain sebagai akademisi, Khurshid Ahmad juga aktif dalam merancang 

dan menerapkan kebijakan publik yang berbasis ekonomi Islam. Ia berperan 

besar dalam pembentukan lembaga-lembaga keuangan syariah, seperti bank-

bank dan pasar modal yang beroperasi sesuai dengan prinsip syariah. Melalui 

upayanya, konsep-konsep ekonomi Islam tidak hanya menjadi kajian teoritis, 

tetapi juga diwujudkan dalam praktik nyata yang memberikan alternatif nyata 

bagi sistem keuangan konvensional. Ahmad percaya bahwa institusi-institusi 

keuangan syariah dapat menjadi instrumen efektif dalam membangun ekonomi 

yang inklusif dan berkeadilan, sekaligus memperkuat posisi ekonomi Islam di 

panggung global. Pendekatan praktis dan teoritisnya menjadikan Khurshid 

Ahmad sebagai salah satu pionir penting dalam gerakan ekonomi Islam 

kontemporer(S et al., 2024). 

M. Umer Chapra 

M. Umer Chapra adalah salah satu ekonom Muslim paling berpengaruh 

yang banyak berkiprah dalam berbagai organisasi internasional, termasuk 

lembaga-lembaga keuangan global seperti Bank Dunia dan Islamic Development 

Bank. Melalui karya-karyanya, terutama Islam and the Economic Challenge, 

Chapra berhasil menjembatani pemikiran ekonomi Islam klasik dengan praktik 

ekonomi modern yang kompleks dan dinamis. Ia menggarisbawahi bahwa 

pemikiran ekonomi Islam tidak hanya berbicara tentang aturan teknis transaksi, 

tetapi juga tentang penerapan nilai-nilai moral dan etika yang integral dalam 

sistem ekonomi secara menyeluruh. Dengan pendekatan ini, Chapra mengajak 

para ekonom dan pembuat kebijakan untuk melihat ekonomi sebagai sebuah 

sistem yang harus melayani kesejahteraan manusia secara holistik, bukan 

sekadar pencapaian pertumbuhan angka-angka ekonomi(Arifin & Nuryadin, 

2024). 

Chapra juga secara kritis mengkritik sistem ekonomi kapitalis modern 

yang dianggapnya mengalami dehumanisasi, di mana aspek kemanusiaan dan 

keadilan sosial sering kali dikorbankan demi keuntungan semata. Ia menyoroti 

bagaimana sistem tersebut cenderung memperbesar kesenjangan sosial dan 

menimbulkan kerusakan lingkungan, yang berkontribusi pada ketidakstabilan 

sosial dan ekonomi global. Sebagai alternatif, Chapra menawarkan model 

ekonomi Islam yang menempatkan keseimbangan antara kepentingan individu 

dan masyarakat, antara akumulasi kekayaan dan redistribusi, serta antara 

pertumbuhan ekonomi dan keberlanjutan lingkungan. Pemikiran Chapra ini 

memberikan kontribusi penting dalam upaya mengembangkan teori dan praktik 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

290 

ekonomi Islam yang relevan dengan tantangan ekonomi global 

kontemporer(Aryu Inayati, 2013). 

4.4 Rekonstruksi Konseptual Ekonomi Islam 

Rekonstruksi konseptual dalam ekonomi Islam merupakan upaya 

penyegaran pemikiran dan pendekatan terhadap prinsip-prinsip dasar ekonomi 

syariah agar lebih kontekstual dan aplikatif di era modern. Rekonstruksi ini bukan 

berarti mendistorsikan prinsip syariah, melainkan menyesuaikan penerapannya 

dengan kondisi sosial-ekonomi dan teknologi yang berkembang, tanpa 

kehilangan landasan normatifnya. Beberapa elemen kunci dari rekonstruksi ini 

antara lain: 

Larangan Riba dan Model Pembiayaan Syariah 

Larangan riba merupakan salah satu prinsip fundamental dalam ekonomi 

Islam yang secara tegas dinyatakan dalam Al-Qur’an dan hadis. Riba tidak hanya 

dipahami sebagai bunga dalam praktik perbankan konvensional, tetapi lebih luas 

lagi sebagai bentuk keuntungan yang diperoleh secara tidak adil, tanpa adanya 

risiko atau kontribusi produktif dari pihak yang menerima keuntungan tersebut. 

Dalam konteks modern, larangan ini mencerminkan komitmen Islam untuk 

menentang praktik ekonomi yang eksploitatif, seperti pinjaman berbunga tinggi 

yang membebani masyarakat miskin atau sistem keuangan spekulatif yang 

hanya menguntungkan segelintir elit tanpa menciptakan nilai ekonomi nyata. 

Oleh karena itu, larangan riba tidak sekadar bersifat normatif, tetapi juga memiliki 

dimensi etis dan struktural yang bertujuan menciptakan keadilan 

ekonomi(Setiawan, 2021). 

Sebagai respons terhadap larangan riba, para ekonom Muslim 

mengembangkan model pembiayaan syariah yang didasarkan pada prinsip bagi 

hasil dan kerja sama yang adil antara semua pihak yang terlibat. Dua model 

utama yang banyak digunakan adalah mudharabah dan musyarakah. Dalam 

mudharabah, pemodal menyediakan dana, sementara pengelola usaha 

menjalankan bisnis, dan keuntungan dibagi sesuai kesepakatan awal, 

sedangkan kerugian ditanggung oleh pemodal kecuali disebabkan oleh kelalaian 

pengelola. Sementara dalam musyarakah, semua pihak berkontribusi modal dan 

berbagi risiko serta keuntungan secara proporsional. Kedua model ini 

mendorong prinsip keadilan, kepercayaan, dan transparansi dalam hubungan 

ekonomi, sekaligus menghindari praktik spekulatif dan dominasi satu pihak atas 

pihak lain, yang kerap terjadi dalam sistem kapitalis konvensional. 

Keunggulan lain dari sistem pembiayaan berbasis syariah adalah 

kemampuannya menciptakan stabilitas ekonomi yang lebih sehat dan 

berkelanjutan. Karena transaksi dilakukan berdasarkan aset riil dan kerja sama 

produktif, maka pembiayaan syariah cenderung lebih terhubung dengan sektor 

riil ekonomi dibandingkan sistem keuangan berbasis utang. Ini mengurangi risiko 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

291 

gelembung spekulatif (economic bubble) dan krisis finansial yang kerap terjadi 

dalam sistem berbasis bunga. Selain itu, model ini memberikan peluang lebih 

besar bagi pelaku usaha kecil dan menengah untuk mendapatkan akses 

permodalan tanpa tekanan bunga yang membebani. Dengan demikian, 

rekonstruksi larangan riba melalui pengembangan model pembiayaan syariah 

bukan hanya implementasi hukum, tetapi juga sebuah pendekatan sistemik 

untuk menciptakan ekonomi yang lebih adil, partisipatif, dan inklusif(Dannizar 

Azka Taftazani, 2024). 

Zakat sebagai Instrumen Keuangan Publik 

Dalam rekonstruksi ekonomi Islam modern, zakat tidak lagi hanya dilihat 

sebagai kewajiban individual yang bersifat spiritual, tetapi juga sebagai 

instrumen ekonomi dan kebijakan publik yang strategis. Zakat memiliki potensi 

besar sebagai sumber pendanaan yang berkelanjutan untuk membiayai 

program-program sosial dan pengentasan kemiskinan, terutama di negara-

negara Muslim yang menghadapi ketimpangan pendapatan yang tinggi. Dengan 

manajemen yang profesional dan sistemik, zakat dapat diintegrasikan ke dalam 

kebijakan fiskal negara sebagai pelengkap atau bahkan substitusi sebagian 

fungsi pajak konvensional. Hal ini memungkinkan zakat menjadi bagian dari 

sistem keuangan publik yang tidak hanya berpijak pada aspek religius, tetapi 

juga mampu menjawab persoalan sosial-ekonomi secara nyata(Nabila A’yun et 

al., 2022). 

Lebih lanjut, zakat dapat difungsikan secara aktif dalam pembangunan 

ekonomi umat melalui pemanfaatan dana untuk pendidikan, layanan kesehatan, 

infrastruktur sosial, serta pemberdayaan ekonomi masyarakat miskin dan 

marginal. Dalam konteks ini, zakat menjadi instrumen redistribusi kekayaan yang 

berkeadilan, karena ia mewajibkan kaum berada untuk menyalurkan sebagian 

kekayaannya kepada delapan golongan penerima (mustahiq) yang telah 

ditetapkan dalam Al-Qur'an. Institusionalisasi zakat juga membuka peluang 

terbentuknya ekosistem keuangan Islam yang inklusif, di mana lembaga amil 

zakat tidak hanya menjadi penyalur bantuan, tetapi juga agen pembangunan 

ekonomi berbasis nilai-nilai syariah(Amalia Nuril Hidayati, 2025). 

Penerapan zakat sebagai kebijakan publik juga memerlukan reformasi 

tata kelola yang akuntabel, transparan, dan adaptif terhadap kebutuhan zaman. 

Teknologi digital dapat digunakan untuk memudahkan pencatatan, distribusi, dan 

pelaporan zakat secara real time, sehingga menumbuhkan kepercayaan publik 

dan meningkatkan partisipasi masyarakat. Selain itu, kerja sama antara negara, 

lembaga zakat, sektor swasta, dan masyarakat sipil menjadi kunci dalam 

memastikan efektivitas dan efisiensi distribusi zakat. Dengan rekonstruksi yang 

tepat, zakat bukan hanya instrumen ibadah, melainkan juga fondasi 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

292 

pembangunan ekonomi Islam yang adil, berkelanjutan, dan pro-rakyat(Subekan, 

2016). 

Penguatan Peran Negara dalam Sistem Ekonomi 

Dalam pemikiran ekonomi Islam klasik, negara memiliki peran sentral 

melalui fungsi hisbah, yaitu pengawasan moral dan ekonomi untuk memastikan 

bahwa aktivitas ekonomi berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Fungsi 

hisbah mencakup pengawasan terhadap kejujuran pedagang, keadilan dalam 

transaksi, serta pencegahan praktik-praktik yang merugikan masyarakat seperti 

penipuan, monopoli, dan eksploitasi. Negara bertanggung jawab menjaga 

keseimbangan sosial-ekonomi dengan memastikan bahwa pasar beroperasi 

secara adil dan transparan, serta melindungi kepentingan umum dari praktik-

praktik tidak etis yang dapat merusak harmoni sosial dan ekonomi. Dalam 

konteks ini, kekuasaan negara dipandang sebagai amanah yang harus 

dijalankan dengan penuh tanggung jawab dan keadilan demi kesejahteraan 

rakyat(Sukamto, 2016). 

Dalam rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam modern, peran negara 

diperluas dan diperkuat sebagai aktor strategis yang tidak hanya mengawasi, 

tetapi juga aktif dalam mengatur dan mengintervensi ekonomi guna mencegah 

eksploitasi, monopoli, serta ketimpangan sosial-ekonomi yang semakin 

kompleks. Negara perlu hadir dengan kebijakan regulasi yang efektif, pemberian 

insentif bagi kegiatan ekonomi yang berkelanjutan dan berkeadilan, serta 

pengawasan pasar yang ketat untuk melindungi konsumen dan pelaku usaha 

kecil. Perlindungan khusus juga harus diberikan kepada kelompok rentan agar 

tidak terpinggirkan dalam proses pembangunan ekonomi. Semua kebijakan dan 

tindakan ini harus berlandaskan pada prinsip maqashid al-shariah, yakni tujuan 

syariah untuk melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, sehingga 

pembangunan ekonomi dapat berjalan selaras dengan nilai-nilai moral dan 

keadilan sosial yang mendalam(Yulianti, 2013). 

 

 

 

4.5 Implikasi terhadap Keuangan Kontemporer 

Rekonstruksi konsep-konsep ekonomi Islam berdampak luas pada 

pembentukan dan pengembangan sistem keuangan kontemporer yang berbasis 

syariah. Inovasi yang muncul tidak hanya sebatas modifikasi institusi keuangan 

konvensional, tetapi juga menghadirkan arsitektur keuangan baru yang lebih 

inklusif, etis, dan partisipatif. Implikasi konkret dari rekonstruksi ini meliputi: 

Perbankan Syariah 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

293 

Perbankan syariah merupakan sistem perbankan yang didasarkan pada 

prinsip-prinsip syariah Islam, yang secara tegas melarang praktik riba (bunga) 

dan transaksi yang mengandung unsur gharar (ketidakpastian) atau maysir 

(judi). Berbeda dengan perbankan konvensional yang mengandalkan bunga 

sebagai imbal hasil, bank syariah menggunakan mekanisme akad-akad Islam 

seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan yang disepakati), ijarah 

(sewa), mudharabah (kemitraan antara pemilik modal dan pengelola usaha), 

serta musyarakah (kerja sama modal antara dua pihak atau lebih). Akad-akad ini 

memastikan bahwa setiap transaksi memiliki dasar aset riil dan risiko yang adil, 

sehingga menciptakan hubungan ekonomi yang lebih sehat dan 

berkeadilan(Khoirudin, 2025). 

Dalam perbankan syariah, bank berperan bukan hanya sebagai pemberi 

pinjaman, tetapi sebagai mitra bisnis yang berbagi risiko dan keuntungan dengan 

nasabah. Model kemitraan ini menumbuhkan prinsip saling percaya dan 

tanggung jawab bersama, berbeda dengan sistem bunga yang cenderung 

membebani pihak yang meminjam tanpa memperhatikan kondisi usaha atau 

risiko bisnis mereka. Hal ini membuat hubungan antara bank dan nasabah lebih 

transparan dan berkeadilan, sehingga mendorong pertumbuhan usaha yang 

lebih berkelanjutan dan inklusif. Dengan demikian, bank syariah tidak hanya 

berfungsi sebagai lembaga keuangan, tetapi juga sebagai agen pembangunan 

ekonomi yang berorientasi pada kesejahteraan masyarakat luas(Sri Kurnialis et 

al., 2022). 

Selain aspek transaksi dan kemitraan, prinsip-prinsip operasional 

perbankan syariah sangat menekankan transparansi, kejujuran, dan kepatuhan 

terhadap ketentuan syariah. Bank syariah wajib memiliki Dewan Pengawas 

Syariah yang bertugas memastikan seluruh produk dan layanan sesuai dengan 

hukum Islam. Pengawasan ini penting untuk menjaga integritas sistem dan 

membangun kepercayaan masyarakat terhadap kehalalan dan keadilan produk 

keuangan yang ditawarkan. Secara keseluruhan, perbankan syariah bertujuan 

menciptakan ekosistem keuangan yang etis, inklusif, dan berkelanjutan, 

sekaligus menjadi alternatif yang kuat terhadap praktik perbankan konvensional 

yang sering kali menimbulkan ketidakadilan dan ketidakstabilan 

ekonomi(Erdawati, 2024). 

Fintech Syariah (Financial Technology) 

Fintech syariah merupakan salah satu bentuk inovasi keuangan digital 

yang dirancang khusus dengan berlandaskan prinsip-prinsip syariah Islam. 

Teknologi finansial ini menggabungkan kemajuan teknologi informasi dan 

komunikasi dengan nilai-nilai Islam yang melarang riba, gharar, dan praktik 

ekonomi yang tidak etis. Salah satu contoh nyata adalah penggunaan smart 

contract berbasis akad syariah, yaitu kontrak digital yang secara otomatis 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

294 

mengeksekusi syarat dan ketentuan transaksi sesuai dengan aturan Islam tanpa 

perlu perantara manusia. Dengan cara ini, transaksi menjadi lebih transparan, 

aman, dan efisien sekaligus memastikan kepatuhan terhadap prinsip halal(Saran 

Sitasi: Rozi et al., 2024). 

Selain itu, fintech syariah juga menghadirkan berbagai solusi pembiayaan 

inovatif seperti crowdfunding halal, yang memungkinkan pengumpulan dana dari 

masyarakat secara kolektif untuk mendukung usaha kecil dan menengah tanpa 

harus mengandalkan sistem bunga. Crowdfunding halal ini membuka akses 

modal bagi pelaku usaha yang selama ini sulit dijangkau oleh lembaga keuangan 

konvensional, terutama di daerah-daerah terpencil atau komunitas dengan 

tingkat inklusi keuangan rendah. Model pembiayaan ini mengedepankan prinsip 

keadilan, keterbukaan, dan tanggung jawab sosial, sehingga memfasilitasi 

pertumbuhan ekonomi yang inklusif dan berkelanjutan(Nur Amelia et al., 2024). 

Lebih jauh, fintech syariah berperan penting dalam memperluas inklusi 

keuangan di kalangan masyarakat yang belum tersentuh layanan perbankan 

konvensional, termasuk segmen muda, pengusaha mikro, dan komunitas 

dengan keterbatasan akses teknologi. Melalui platform digital yang mudah 

diakses menggunakan smartphone, fintech syariah memberikan kemudahan 

dalam melakukan transaksi, investasi, dan pembiayaan dengan cara yang sesuai 

syariah. Selain meningkatkan literasi keuangan Islam, fintech syariah juga 

mendorong transformasi ekosistem ekonomi Islam ke ranah digital, yang relevan 

dengan kebutuhan dan gaya hidup masyarakat modern. Dengan demikian, 

fintech syariah menjadi jembatan penting antara tradisi ekonomi Islam dan 

inovasi teknologi masa kini(Kusuma & Asmoro, 2021). 

Pasar Modal Syariah 

Pasar modal syariah merupakan sebuah mekanisme keuangan yang 

dirancang untuk menyediakan instrumen investasi sesuai dengan prinsip-prinsip 

syariah Islam. Dalam pasar modal ini, berbagai produk investasi harus 

memenuhi kriteria halal dan bebas dari unsur riba, gharar (ketidakjelasan atau 

spekulasi berlebihan), serta aktivitas yang dilarang dalam Islam seperti perjudian 

dan perdagangan barang haram. Salah satu instrumen utama dalam pasar 

modal syariah adalah sukuk, yaitu obligasi syariah yang diterbitkan berdasarkan 

aset nyata dan akad yang sesuai dengan hukum Islam, sehingga investor 

memperoleh imbal hasil dari keuntungan yang sebenarnya, bukan dari bunga 

tetap seperti pada obligasi konvensional. Selain itu, saham perusahaan yang 

tercatat di pasar modal syariah juga harus berasal dari sektor usaha yang halal 

dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam(Faozan, 2013). 

Pasar modal syariah berupaya menciptakan ekosistem investasi yang 

tidak hanya menguntungkan secara finansial, tetapi juga etis dan berkelanjutan 

secara sosial dan lingkungan. Dengan menghindari praktik spekulasi, transaksi 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

295 

margin, dan perdagangan saham perusahaan yang bergerak di sektor terlarang, 

pasar modal syariah berfokus pada pertumbuhan ekonomi riil yang sehat dan 

inklusif. Para investor didorong untuk melakukan investasi jangka panjang dan 

berkontribusi pada pembangunan ekonomi yang berkeadilan. Hal ini 

memberikan alternatif yang menarik bagi investor yang menginginkan produk 

keuangan yang tidak hanya mengutamakan keuntungan materi semata, tetapi 

juga sesuai dengan nilai moral dan spiritual Islam(Wardana, 2024). 

Selain menyediakan instrumen investasi yang sesuai syariah, pasar 

modal syariah juga memiliki peran penting dalam mendorong perkembangan 

sektor riil dan mendorong keberlanjutan ekonomi nasional maupun global. 

Melalui mekanisme pasar modal syariah, perusahaan dapat mengakses sumber 

dana yang lebih luas dengan cara yang etis dan transparan, sementara investor 

dapat memperoleh keuntungan secara halal dan adil. Dengan demikian, pasar 

modal syariah berkontribusi pada stabilitas dan pertumbuhan ekonomi yang 

berkelanjutan, sekaligus memperkuat posisi keuangan Islam sebagai alternatif 

utama dalam sistem keuangan global yang semakin kompleks dan 

dinamis(Agracecia Ebena Togatorop, 2019). 

Ekonomi Mikro Islam 

Ekonomi mikro Islam merupakan salah satu implementasi praktis dari 

prinsip-prinsip ekonomi syariah yang fokus pada pemberdayaan masyarakat di 

tingkat akar rumput. Salah satu wujud nyata dari pendekatan ini adalah 

penguatan lembaga-lembaga keuangan berbasis komunitas seperti Baitul Maal 

wat Tamwil (BMT), lembaga zakat, dan wakaf produktif. Lembaga-lembaga ini 

dirancang untuk memberikan akses pembiayaan yang adil dan mudah dijangkau 

oleh masyarakat miskin, pelaku usaha kecil, serta kelompok rentan yang 

seringkali tidak mendapatkan layanan dari perbankan konvensional. Dengan 

pendekatan yang mengedepankan prinsip bagi hasil, transparansi, dan tanpa 

riba, ekonomi mikro Islam memberikan alternatif solusi keuangan yang inklusif 

dan sesuai dengan nilai-nilai syariah(Amalia et al., 2023). 

Selain memberikan akses pembiayaan, lembaga ekonomi mikro Islam 

juga berperan aktif dalam memberikan pelatihan usaha, pendampingan 

manajemen, dan pengembangan kapasitas kewirausahaan bagi para pelaku 

usaha kecil dan menengah. Hal ini penting untuk memastikan bahwa bantuan 

modal tidak hanya bersifat konsumtif, tetapi mampu mendorong pertumbuhan 

usaha yang produktif dan berkelanjutan. Melalui pemberdayaan ini, ekonomi 

mikro Islam bertujuan menciptakan ekosistem ekonomi yang mandiri, di mana 

masyarakat tidak hanya menjadi penerima bantuan, tetapi juga pelaku aktif 

dalam pembangunan ekonomi. Pendekatan ini menegaskan prinsip keadilan 

distributif yang tidak hanya fokus pada redistribusi kekayaan, tetapi juga pada 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

296 

peningkatan kapasitas dan kesejahteraan jangka panjang(Nikmatul Husna & 

Husni Thamrin, 2021). 

Model ekonomi mikro Islam yang dikembangkan melalui BMT, zakat, dan 

wakaf produktif juga memberikan kontribusi penting dalam mengatasi 

ketimpangan sosial dan mengurangi kemiskinan struktural. Dengan 

memanfaatkan dana zakat dan wakaf secara produktif, lembaga-lembaga ini 

mampu menyediakan pembiayaan murah, modal kerja, dan investasi sosial yang 

berorientasi pada kesejahteraan masyarakat luas. Keberadaan lembaga-

lembaga ini menjembatani kesenjangan ekonomi antara kelompok masyarakat 

yang berbeda dan memperkuat solidaritas sosial dalam komunitas. Dengan 

demikian, ekonomi mikro Islam bukan hanya sekadar aktivitas ekonomi, tetapi 

juga bentuk nyata penerapan nilai-nilai Islam dalam membangun masyarakat 

yang adil, sejahtera, dan berkelanjutan(Mutaqin et al., 2024). 

5. Kesimpulan dan Saran 

Artikel ini menyimpulkan bahwa rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam 

merupakan suatu keharusan dalam merespons tantangan sistem keuangan global 

modern yang sarat dengan krisis moral, ketimpangan sosial, dan eksklusi ekonomi. 

Dari warisan intelektual para ulama klasik hingga pengembangan konsep oleh 

pemikir kontemporer, ekonomi Islam menunjukkan potensi besar untuk membentuk 

sistem keuangan yang adil, berkelanjutan, dan berlandaskan nilai-nilai spiritual. 

Konsep larangan riba, optimalisasi zakat sebagai instrumen fiskal, penguatan 

peran negara, dan inovasi teknologi keuangan syariah membuktikan bahwa 

ekonomi Islam bukan hanya wacana normatif, melainkan juga solusi praktis yang 

aplikatif. 

Melalui pendekatan ini, ekonomi Islam mampu menjadi alternatif sistemik 

terhadap kapitalisme yang eksploitatif dan sosialisme yang otoriter, dengan 

menawarkan model keuangan yang partisipatif, inklusif, dan selaras dengan 

maqashid al-shariah. Oleh karena itu, rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam tidak 

hanya memperkaya khazanah keilmuan, tetapi juga memberikan kontribusi konkret 

dalam menciptakan tatanan ekonomi global yang lebih manusiawi dan berkeadilan. 

 

6. Daftar Pustaka 

Adewale, A. A., & Archer, S. (2019). Risk Sharing in Islamic Banking (Issue May). 
www.ifsb.org. 

Agracecia Ebena Togatorop, B. (2019). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Praktik 
Investasi Di Bintang Swalayan Ponorogo. Published by Yayasan Daarul Huda 
Krueng Mane, 3(2), 448–454. http://etheses.iainponorogo.ac.id/8158/ 

Agustiana, L. A., & Rofiah, K. (2023). Mengupas Pemikiran Abu Yusuf Pada Zaman 
Klasik Dan Implementasinya Terhadap Ekonomi Di Indonesia. Jurnal Ilmiah 
Mahasiswa Ekonomi Syariah (JIMESHA), 3(2), 169–178. 
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253 

Amalia, N., Wati, R., Putri, B., & Mairiza, D. (2023). Eksistensi Prinsip Ekonomi Mikro 
Islam Terhadap Keberlanjutan Usaha Mikro Di Era Digitalisasi. Sharing: Journal 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

297 

of Islamic Economics, Management and Business, 2(2), 142–156. 
https://doi.org/10.31004/sharing.v2i2.23419 

Amalia Nuril Hidayati, A. L. I. P. (2025). Zakat Sebagai Instrumen Kebijakan Fiskal 
Islam Pembangunan Ekonomi Memiliki Potensi Besar Dalam Mendorong 
Pembangunan Ekonomi Di Indonesia. 2(3), 232–245. 

Arifin, J., & Nuryadin, M. B. (2024). Pemikiran Ekonomi Umar Chapra. Rayah Al-Islam, 
8(2), 545–551. https://doi.org/10.37274/rais.v8i2.964 

Arrafi, M. F., Marwini, M., & Dja’akun, C. S. (2022). Konsep Pemikiran Ekonomi Islam 
Imam Al Ghazali. Lab, 6(01), 1–14. https://doi.org/10.33507/labatila.v5i02.490 

Aryu Inayati, A. (2013). Pemikiran Ekonomi Islam M. Umer Chapra. Profetika, Jurnal 
Studi Islam, 14(2), 164–176. 

Azwar, R., & Dalimunthe, S. (2024). Analisis Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad 
Baqir Sadr : Studi Literatur Sistematis terhadap Konsep dan Implementasinya 
Analysis of Muhammad Baqir Sadr ’ s Islamic Economic Thought : Systematic 
Literature Study of Concepts and Implementation. 24(2), 220–227. 

Dannizar Azka Taftazani, R. A. K. (2024). Pembiayaan Tanpa Riba Dalam Peer To 
Peer Lending. 6, 25–32. 

Erdawati, L. (2024). Analisis Yuridis Terhadap Sistem Perbankan Syariah Yang 
Menerapkan Prinsip Riba Dalam Praktiknya. 1(4), 119–125. 

Faizal, M. (2016). Studi Pemikiran Abu a’La Al-Maududi Tentang Ekonomi Islam. 
Islamic Banking, 2(1), 83–98. 

Faozan, A. (2013). Konsep Pasar Modal Syariah. Muqtasid: Jurnal Ekonomi Dan 
Perbankan Syariah, 4(2), 287. https://doi.org/10.18326/muqtasid.v4i2.287-310 

Farahanifard, S., & Farahanifard, M. A. (2020). A feasibility study of the reconstruction 
of islamic economics relying on the place of empiricism in islamic philosophy. 
Religious Inquiries, 9(18), 295–319. https://doi.org/10.22034/ri.2020.199779.1355 

Fauzan, M, U. A., Tarigan, A. A., & Ridwan, M. (2024). Ekonomi Islam Menurut 
Konsep. 9(204), 1665–1677. 

Ghozali, M., & Sari, T. T. (2018). Paradigma Filsafat Ekonomi Syariah Sebagai Suatu 
Solusi Kehidupan Manusia. DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum, 16(2), 135–146. 
https://doi.org/10.35905/diktum.v16i2.615 

Güney, N. (2024). Maqsid-alShara-in-Islamic-Finance-A-Critical-Analysis-of-Modern-
DiscoursesReligions.pdf. Religion. 

Hamka, H., Kara, M., Masse, R. A., & Nahlah, N. (2024). Konsep Ekonomi Islam : 
Pemikiran Abu Yusuf Islamic Economic Concept : Thoughts of Abu Yusuf. Maro: 
Jurnal Ekonomi Syariah Dan Bisnis, 7(1), 25–35. 
https://doi.org/10.31949/maro.v7i1.5968 

Harahap, N. A., Triani, S. I., & Fitri, K. (2025). Evolusi Pemikiran Ekonomi Islam : dari 
Era Klasik Hingga Era Kontemporer. 2. 

Islahi, A. A. (2015). The Genesis of Islamic Economics : Revisited. Islamic Economic 
Studies, 23(2), 1–28. https://doi.org/10.12816/0015019 

Khoirudin, M. (2025). Filosofinya. Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 10(204), 
240–251. 

Kholis, N. (2009). Membedah Konsep Ekonomi Islam: Islamic Economics Ekonomi 
Syariah Bukan OPSI, Tetapi SOLUSI! Islamic Economics, III(2), 269–276. 

Kotimah, K., & A’yun, N. (2023). Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Ibnu Khaldun. IJMA 
(Indonesian Journal of Management and Accounting), 4(2), 428. 
https://doi.org/10.21927/ijma.2023.4(2).428-437 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

298 

Kusuma, H., & Asmoro, W. K. (2021). Perkembangan Financial Technologi (Fintech) 
Berdasarkan Perspektif Ekonomi Islam. ISTITHMAR : Jurnal Pengembangan 
Ekonomi Islam, 4(2), 141–163. https://doi.org/10.30762/itr.v4i2.3044 

Maleha, N. Y. (2016). Studi Pemikiran Ibn Khaldun Tentang Ekonomi Islam. 
Economica Sharia, 2(1), 39–48. 
https://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/esha/article/download/91/80/ 

Marasabessy, R. H. (2022). Jurnal Asy-Syukriyyah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam 
Klasik. Jurnal Asy-Syukriyyah, 72–87. 

Mashdurohatun, A. (2011). Tantangan Ekonomi Syariah Dalam Menghadapi Masa 
Depan Indonesia Di Era Globalisasi. Jurnal Dinamika Hukum, 11(Edsus), 282–
294. https://doi.org/10.20884/1.jdh.2011.11.edsus.264 

Maulana, A. (2021). Mengenal Pemikiran Ekonomi Islam Abad 18-19 (Muhammad 
Iqbal, Monzer Kahf, M. Umer Chapra). JPEKBM (Jurnal Pendidikan Ekonomi, 
Kewirausahaan, Bisnis, Dan Manajemen), 5(1), 96–111. 

Mestika Zed. (2008). Metodologi Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia. 
Mohammad, F. (2022). Studi Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang Ekonomi Islam. 

Islamic Banking : Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah, 1(1), 
59. http://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article/view/17 

Mudhiiah, K. (2015). Analisis Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam Masa Klasik. 
Iqthishadia, 8(2), 189–210. 

Muhammad Adriansyah. (2022). Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Baqir As-Sadr 
dan Implementasinya di Zaman Sekarang. Al-Ibar: Artikel Sejarah Pemikiran 
Ekonomi Islam, 1(1), 8. 

Mutaqin, K., Sulaeman, S., Janwari, Y., & Jubaedah, D. (2024). Teori Pemikiran 
Ekonomi Mikro Islam Perspektif Abu Ubaid dan Imam Al-Syaibani. Jurnal 
Economina, 3(6), 670–683. https://doi.org/10.55681/economina.v3i6.1350 

Nabila A’yun, Q. A., Putri, C. N. A., & Latifah, F. N. (2022). Peran Zakat Dalam 
Instrumen Keuangan Publik Islam Bagi Masyarakat Indonesia. JPSDa: Jurnal 
Perbankan Syariah Darussalam, 2(1), 40–49. 
https://doi.org/10.30739/jpsda.v2i1.1267 

Nagaoka, S. (2012). Critical overview of the history of Islamic economics: Formation, 
transformation, and new horizons. Asian and African Area Studies, 11(2), 114–
136. https://www.asafas.kyoto-
u.ac.jp/dl/publications/no_1102/AA112_03_Nagaoka.pdf 

Nikmatul Husna, & Husni Thamrin. (2021). Konsep Mikro Ekonomi Syariah. Syarikat: 
Jurnal Rumpun Ekonomi Syariah, 4(2), 43–51. 
https://doi.org/10.25299/syarikat.2021.vol4(2).8516 

Nur Amelia, R., Afiqul Rifqi, M., Afton Ilman Huda, M., & Latifah, E. (2024). Fintech 
Syariah Di Masa Depan : Peluang Dan Tantangan. Trending: Jurnal Ekonomi, 
Akuntansi Dan Manajemen, 2(3), 273–287. 
https://doi.org/10.30640/trending.v2i3.2742 

Perubahan, K. D. A. N., & Lubis, I. F. (2024). Pemikiran Ekonomi Islam Dari 
Pertengahan. 9(204), 1541–1556. 

S, Z. I., Sirajuddin, & Parakkasi, I. (2024). Perkembangan Sejarah Pemikiran Ekonomi 
Islam Periode 1960-1980. El-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam, 5(2), 
745–751. https://doi.org/10.47467/elmal.v5i2.607 

Sahla, H., & Nasution, M. Y. (2023). Keadilan Sosial Dan Kesejahteraan Masyarakat 
Dalam Perspektif Ekonomi Islam. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 9(03), 1–7. 



 

Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026 

299 

Saleem, A., Daragmeh, A., Zahid, R. M. A., & Sági, J. (2024). Financial intermediation 
through risk sharing vs non-risk sharing contracts, role of credit risk, and 
sustainable production: evidence from leading countries in Islamic finance. In 
Environment, Development and Sustainability (Vol. 26, Issue 5). Springer 
Netherlands. https://doi.org/10.1007/s10668-023-03298-7 

Saran Sitasi: Rozi, F., Safitri, A. R., Khowatim, S. W., & Rochayatun, K. (2024). Peran 
Financial Technology (Fintech) Syariah dalam Perekonomian Negara di 
Indonesia. Jurnal Ilmiah Ekonomi Islam, 10(02), 1668–1674. 

Setiawan, I. (2021). Model Pembiayaan Bebas Riba berbasis Jasa. Jurnal Ilmiah 
Manajemen, 2(2), 103. 
https://etheses.uinsgd.ac.id/66844/%0Ahttps://etheses.uinsgd.ac.id/66844/1/22- 
Iwan Setiawan-Ind.pdf 

Sri Kurnialis, Zahrotul Uliya, Fitriani, Miftahul Aulasiska, & Muhammad Syahrul Nizam. 
(2022). Perkembangan Perbankan Syariah Di Negara Muslim. Syarikat: Jurnal 
Rumpun Ekonomi Syariah, 5(2), 109–119. 
https://doi.org/10.25299/syarikat.2022.vol5(2).9688 

Subekan, A. (2016). Potensi Zakat Menjadi Bagian Keuangan Negara. Jurisdictie, 7(2), 
105–126. http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jurisdictie/article/view/3712 

Sukamto. (2016). Kontektualisasi Institusi Hisbah dalam Perekonomian Indonesia 
Praspektif Maqashid Syariah. Malia, 7(1), 59–80. 

Wardana, W. (2024). Potensi Perkembangan Pasar Modal Syariah di Indonesia 
Sebagai Tujuan Investasi Generasi Muda. 1(1). 
https://doi.org/10.35905/taswiq.v1i1.10711 

Yulianti. (2013). Pemikiran Ekonomi Abu Yusuf”, e-journal.stainsalatiga.ac.id.,. 
Zahra Shella Anggreini, Silviana Nur Indah Sari, A. Z. Z. (2022). Pemikiran Ekonomi 

Islam Abu A ’ la. Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 6(01), 37–56. 
 

 


