Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah
ISSN: 2527 - 6344 (Printed), ISSN: 2580 - 5800 (Online)
Accredited No. 204/E/KPT/2022

DOI: https://doi.org/10.30651/jms.v11i1.28886

EVEIBIAENAN  Volume 11, No. 1, 2026 (279 - 299)

REKONSTRUKSI PEMIKIRAN EKONOMI
ISLAM: ANALISIS HISTORIS DAN
IMPLIKASINYA BAGI KEUANGAN
KONTEMPORER

Amal Syahidin
UIN Imam Bonjol padang, Indonesia
amalsyahidind9@gmail.com
Singgar Mantahari Dalimunthe
UIN Imam Bonjol padang, Indonesia
singgardalimunthe47@gmail.com
Ahmad Lukman Fahmi
Universitas Az-Zaitunah, Tunisia
ahmadlukmanfahmi@gmail.com
Rifa,at Majdi Mahar
Universitas Az-Zaitunah, Tunisia
rbilix42@gmail.com

Abstrak

Artikel ini membahas evolusi historis dan rekonstruksi konseptual pemikiran ekonomi
Islam serta implikasinya terhadap sistem keuangan kontemporer. Melalui metode
deskriptif kualitatif dengan pendekatan studi pustaka, kajian ini menganalisis tiga fase
utama: periode klasik, masa stagnasi, dan kebangkitan modern-kontemporer. Tokoh-
tokoh klasik seperti Abu Yusuf, Al-Ghazali, dan Ibnu Khaldun dibahas bersama para
pemikir modern seperti Al-Maududi, Al-Sadr, Khurshid Ahmad, dan M. Umer Chapra.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa prinsip-prinsip ekonomi Islam seperti keadilan,
pelarangan riba, redistribusi kekayaan melalui zakat, dan nilai-nilai etika menawarkan
alternatif sistematis terhadap kapitalisme konvensional. Rekonstruksi pemikiran
ekonomi Islam juga memberikan jawaban strategis terhadap tantangan global saat ini
melalui praktik keuangan yang inklusif, etis, dan berkelanjutan seperti perbankan
syariah, fintech halal, kebijakan publik berbasis zakat, dan ekonomi mikro Islam.

Kata kunci: pemikiran ekonomi Islam, rekonstruksi, pelarangan riba, zakat, keuangan
Syariah

Abstract
This article examines the historical evolution and conceptual reconstruction of Islamic
economic thought and its implications for contemporary financial systems. Using a
qualitative descriptive method through literature review, the study analyzes three major
phases: the classical period, the stagnation era, and the modern-contemporary revival.
Key classical figures such as Abu Yusuf, Al-Ghazali, and Ibn Khaldun are discussed
alongside modern thinkers like Al-Mawdudi, Al-Sadr, Khurshid Ahmad, and M. Umer
Chapra. The study reveals that Islamic economic principles—rooted in justice,


mailto:amalsyahidin49@gmail.com
mailto:singgardalimunthe47@gmail.com
mailto:ahmadlukmanfahmi@gmail.com
mailto:rbilix42@gmail.com

prohibition of riba, redistribution through zakat, and strong ethical foundations—offer a
systematic alternative to conventional capitalism. Furthermore, the conceptual
reconstruction of Islamic economics provides strategic answers to current global
challenges by promoting inclusive, ethical, and sustainable financial practices such as
Islamic banking, fintech, zakat-based public policy, and Islamic microfinance.

Keywords: /slamic economic thought, reconstruction, riba prohibition, zakat, Islamic
finance

1. Pendahuluan

Ekonomi Islam bukan hanya sekadar sistem normatif yang mengatur
transaksi keuangan berdasarkan prinsip-prinsip syariah, tetapi juga merupakan
representasi dari filosofi sosial yang menekankan keadilan, keseimbangan, dan
kesejahteraan umat manusia(Sahla & Nasution, 2023). Nilai-nilai tersebut
menempatkan ekonomi Islam sebagai alternatif yang etis dan berkelanjutan dalam
mengatur kehidupan ekonomi masyarakat(Mashdurohatun, 2011). Namun, dalam
praktiknya, ekonomi Islam kerap dianggap tidak relevan atau sulit diterapkan dalam
sistem ekonomi global yang didominasi oleh paradigma kapitalisme
modern(Ghozali & Sari, 2018).

Beberapa studi sebelumnya telah mencoba menjelaskan kontribusi
pemikiran ekonomi Islam terhadap peradaban dan sistem keuangan kontemporer.
Misalnya, Chapra dalam Aryu Inayati, Anindya(Aryu Inayati, 2013) menekankan
pentingnya nilai-nilai moral dan spiritual dalam sistem ekonomi Islam sebagai
koreksi terhadap krisis moral dalam kapitalisme. Sementara itu, Kahf dalam Ahmad
maulana(Maulana, 2021) lebih fokus pada analisis konsep-konsep ekonomi klasik
dalam Islam seperti zakat, larangan riba, dan distribusi kekayaan. Kedua studi ini
memberikan dasar teoretis yang kuat, tetapi belum menjangkau aspek historis
rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam secara menyeluruh dan keterkaitannya
langsung dengan tantangan sistem keuangan kontemporer.

Celakanya, kajian yang bersifat historis-komparatif mengenai bagaimana
pemikiran ekonomi Islam berkembang dan bertransformasi dari masa klasik hingga
modern masih tergolong terbatas. Belum banyak penelitian yang mengaitkan
perkembangan pemikiran ekonomi Islam dengan kebutuhan rekonstruksi
metodologis dan praktis untuk menghadapi dinamika globalisasi, digitalisasi
ekonomi, serta krisis multidimensi dalam masyarakat modern. Di sinilah letak celah
ilmiah yang penting untuk diisi melalui penelitian ini.

Tujuan dari artikel ini adalah untuk menganalisis secara historis
perkembangan pemikiran ekonomi Islam dan mengevaluasi implikasi dari
rekonstruksi pemikiran tersebut terhadap sistem keuangan kontemporer.
Penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi dalam membangun

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

280



paradigma baru ekonomi Islam yang adaptif terhadap perubahan zaman, namun
tetap berakar pada prinsip-prinsip syariah yang otentik.

Urgensi dari penelitian ini terletak pada kebutuhan mendesak akan model
ekonomi alternatif yang tidak hanya rasional dan efisien, tetapi juga berkeadilan
dan berlandaskan nilai-nilai spiritual. Dalam menghadapi krisis sosial-ekonomi
global, rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam dapat menjadi tawaran konseptual
dan praktis yang relevan untuk menciptakan sistem keuangan yang lebih
manusiawi dan berkelanjutan.

2. Kajian Pustaka
2.1.Rekonstruksi Pemikiran Ekonomi Islam (variabel bebas)

Rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam merujuk pada proses penataan
ulang konsep, prinsip, dan metodologi ekonomi Islam agar selaras dengan
tantangan kontemporer tanpa melepaskan basis normatif syariah.
Rekonstruksi mencakup pembaruan kerangka epistemik (integrasi naqli—‘aqli,
magasid al-shari‘ah, dan metodologi ijtihad/usul figh), perumusan ulang isu-
isu kunci (keadilan distribusi, peran negara, mekanisme pasar, risk-sharing),
serta penerjemahan nilai menjadi pedoman kebijakan dan desain instrumen
(Glney, 2024).

Secara operasional, variabel ini dapat diindikasikan oleh: (a) kejelasan
landasan magasid dan prinsip etika dalam naskah konseptual/kebijakan; (b)
keluaran konseptual baru model, standar, atau pedoman tata kelola syariah;
(c) pergeseran paradigma dari transaksi berbasis margin ke pola bagi-hasil
dan keuangan berorientasi kemaslahatan. Pengukuran dapat dilakukan
melalui analisis isi dokumen (fatwa/standar/white paper), penilaian pakar
dengan skala Likert (kebaruan, konsistensi, relevansi), atau audit keselarasan
kebijakan terhadap magasid (Farahanifard & Farahanifard, 2020).

2.2. Analisis Historis Pemikiran (mediator/moderator)

Analisis historis menelaah periodisasi dan genealogi gagasan—dari era
klasik, pertengahan, reformis modern, hingga kontemporer—untuk menyingkap
bagaimana konteks sosial-politik, institusi, dan kebutuhan ekonomi membentuk
corak pemikiran. Dimensi ini memetakan tokoh/karya kunci (mis. Abu Yusuf, al-
Ghazali, Ibn Taymiyyah, Ibn Khaldun, hingga pemikir modern), tema-tema
sentral (hisbah dan harga adil, zakat-wakaf, riba vs bagi-hasil, keadilan dan
peran negara), serta perubahan institusional (lahirnya bank syariah, sukuk,
standardisasi) (Nagaoka, 2012).

Analisis historis berperan sebagai mediator ketika pemahaman terhadap
pola masa lalu menjelaskan bagaimana rekonstruksi menghasilkan bentuk
desain kontemporer tertentu; atau sebagai moderator ketika kekayaan
perspektif historis memperkuat/melemahkan pengaruh rekonstruksi terhadap
praktik. Indikator operasionalnya dapat berupa: keberadaan periodisasi yang
eksplisit, intensitas rujukan lintas era, konsistensi logika historis dalam
mengaitkan norma klasik dengan inovasi modern, dan peta pengaruh

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

281



tokoh/tema. Teknik ukur yang mungkin: bibliometri, coding tematik dokumen,
dan penilaian pakar atas ketepatan periodisasi serta konsistensi argumentasi
historis (Islahi, 2015).

2.3.Implikasi bagi Keuangan Kontemporer (variabel terikat)

Implikasi bagi keuangan kontemporer adalah dampak nyata dari
rekonstruksi (dengan lensa historis) terhadap desain produk, tata kelola, dan
outcome pasar keuangan syariah saat ini. Ranah ini mencakup: (a) desain
produk/kontrak  proporsi instrumen berbasis bagi-hasil (mudarabah,
musyarakah) dibanding pembiayaan berbasis jual-beli/utang, inovasi sukuk
(termasuk wakaf-linked/sosial), dan instrumen inklusi; (b) tata kelola syariah
independensi dan kompetensi DPS, transparansi risiko syariah, mekanisme
penegakan kepatuhan; (c) hasil pasar & sosial inklusi keuangan, efisiensi
intermediasi, kualitas aset/stabilitas, serta kontribusi terhadap UMKM dan
kesejahteraan (Adewale & Archer, 2019).

Indikator terukurnya antara lain: porsi PLS dalam portofolio,
jumlah/keragaman inovasi instrumen, skor/indeks tata kelola syariah dan
keterbukaan risiko, metrik inklusi (jumlah rekening/penerima manfaat), biaya
pembiayaan, serta indikator risiko (NPF, volatilitas pendanaan). Data dapat
diekstraksi dari laporan lembaga keuangan, standar/garis-besar regulator dan
badan standardisasi, serta survei pakar/penilaian dokumen produk untuk
menilai tingkat keselarasan dengan magasid (Saleem et al., 2024).

3. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif deskriptif dengan metode
studi pustaka (library research)(Mestika Zed, 2008). Pendekatan ini dipilih karena
sesuai dengan tujuan penelitian yang berfokus pada penelusuran, pemahaman,
dan analisis mendalam terhadap perubahan pemikiran ekonomi Islam dari waktu
ke waktu, tanpa melakukan eksperimen langsung di lapangan. Metode ini cocok
karena penelitian bertumpu pada sumber-sumber literatur ilmiah sebagai data
utama, baik berupa karya klasik maupun kontemporer, yang mencakup tiga fokus
utama: (1) sejarah pemikiran ekonomi Islam, (2) teori-teori ekonomi Islam modern,
dan (3) praktik keuangan syariah kontemporer seperti perbankan syariah, fintech
halal, dan zakat produktif.

Teknik pengumpulan data dilakukan dengan mengidentifikasi, menelaah,
dan mencatat informasi dari berbagai sumber literatur primer dan sekunder, seperti
buku, artikel jurnal ilmiah, dokumen resmi, dan laporan institusi yang relevan. Data
yang telah terkumpul kemudian dianalisis menggunakan teknik analisis data
induktif, yaitu dengan mengkaji dan menafsirkan berbagai informasi untuk
menemukan pola, hubungan, dan perkembangan konsep dari masa ke masa. Hasil
analisis tersebut kemudian dikaitkan dengan realitas praktik keuangan Islam saat
ini, sehingga diperoleh gambaran historis dan implikatif yang relevan terhadap
konteks keuangan kontemporer(Mestika Zed, 2008).

4. Hasil dan Pembahasan

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

282



Sejarah pemikiran ekonomi Islam merupakan refleksi dari dinamika
intelektual, sosial, dan politik umat Islam sepanjang lintasan sejarah peradaban.
Pemikiran ini tidak lahir dalam ruang hampa, melainkan tumbuh dan berkembang
seiring dengan tantangan dan kebutuhan zaman. Pada masa klasik (abad ke-8
hingga ke-14), para pemikir Muslim seperti Abu Yusuf, Al-Mawardi, Al-Ghazali,
hingga Ibnu Khaldun telah meletakkan dasar-dasar teoritis yang mencerminkan
pemahaman ekonomi dalam bingkai syariah(Marasabessy, 2022). Pemikiran
mereka tidak hanya membahas persoalan distribusi dan keuangan publik, tetapi
juga mencerminkan integrasi antara moralitas, hukum Islam, dan strategi
pembangunan sosial-ekonomi(Harahap et al., 2025).

Namun, setelah masa kejayaan itu, pemikiran ekonomi Islam mengalami
stagnasi pada era pertengahan, seiring melemahnya kekuatan politik dan
intelektual dunia Islam. Barulah pada abad ke-20 dan awal abad ke-21 terjadi
kebangkitan kembali, yang ditandai dengan munculnya kesadaran untuk
merekonstruksi dan mengaktualisasikan ajaran ekonomi Islam dalam konteks
global modern. Penelusuran historis terhadap fase-fase perkembangan ini sangat
penting dilakukan untuk memahami fondasi normatif dan konseptual ekonomi Islam
kontemporer. Dengan memahami akar historisnya, kita dapat menilai sejauh mana
prinsip-prinsip dasar tersebut tetap relevan dan bagaimana ia dapat dikembangkan
untuk menjawab tantangan keuangan modern secara syariah dan
berkeadilan(Fauzan, M et al., 2024).

4.1 Masa Klasik (700-1400 M): Era Formulasi dan Sintesis Pemikiran

Pada masa klasik, pemikiran ekonomi Islam berkembang secara integral
bersama dengan pertumbuhan ilmu-ilmu keislaman lainnya seperti fikih, akidah,
dan filsafat. Para ulama pada masa itu belum mengenal ekonomi sebagai disiplin
ilmu yang berdiri sendiri sebagaimana dipahami dalam konteks modern. Namun,
mereka membahas berbagai persoalan ekonomi dalam kerangka hukum Islam
(syariah) dan etika sosial. Isu-isu seperti jual beli, riba, zakat, kepemilikan tanah,
serta tata kelola pasar dan distribusi kekayaan menjadi bagian penting dalam
karya-karya fikih dan nasihat keagamaan. Hal ini menunjukkan bahwa ekonomi
tidak terpisah dari aspek moral dan spiritual kehidupan umat, melainkan menjadi
bagian integral dari tatanan sosial yang adil menurut Islam(Mudhiiah, 2015).

Pemikiran para ulama seperti Abu Yusuf dalam Kitab al-Kharaj, Al-Mawardi
dalam Al-Ahkam al-Sulthaniyyah, dan Al-Ghazali dalam /hya' Ulum al-Din
menyiratkan perhatian yang besar terhadap persoalan ekonomi, meskipun tidak
dalam bentuk teori ekonomi sistematis. Mereka mengaitkan persoalan
kepemilikan pribadi dan publik, keadilan distribusi kekayaan, serta peran
pemerintah dalam mengatur pasar dengan prinsip-prinsip syariah dan maqashid
al-shariah. Dalam kerangka ini, pemikiran ekonomi Islam masa klasik menjadi
fondasi awal bagi perumusan sistem ekonomi Islam yang menekankan keadilan
sosial, keseimbangan antara hak individu dan kepentingan kolektif, serta
tanggung jawab negara terhadap kesejahteraan rakyat. Dengan demikian,

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

283



meskipun tidak memakai istilah "ekonomi" secara formal, substansi ekonomi
telah hadir kuat dalam literatur Islam klasik(Perubahan & Lubis, 2024).

Abu Yusuf (113 H/731 M - 182 H/798 M)

Salah satu murid utama Imam Abu Hanifah, Abu Yusuf (w. 798 M),
merupakan tokoh penting dalam sejarah awal pemikiran ekonomi Islam. la
dikenal sebagai penulis Kitab al-Kharaj, sebuah karya monumental yang ditulis
atas permintaan Khalifah Harun al-Rasyid. Buku ini membahas secara sistematis
berbagai aspek kebijakan fiskal dalam Islam, termasuk sistem perpajakan,
pengelolaan tanah dan sumber daya negara, serta tanggung jawab pemerintah
dalam menjaga keadilan ekonomi. Dalam Kitab al-Kharaj, Abu Yusuf mengkritisi
praktik-praktik pungutan yang tidak adil serta menekankan pentingnya
penerapan prinsip syariah dalam administrasi keuangan negara. Dengan
pendekatannya yang berbasis pada figh dan realitas sosial-politik saat itu, Abu
Yusuf memberikan dasar awal bagi kerangka teori keuangan publik dalam
ekonomi Islam(Hamka et al., 2024).

Kontribusinya tidak hanya bersifat hukum, tetapi juga mencerminkan
kepekaan terhadap keadilan sosial dan kesejahteraan umat. la menegaskan
bahwa negara bertanggung jawab untuk menetapkan kebijakan pajak yang adil
dan tidak memberatkan rakyat miskin, serta memastikan bahwa hasil pajak
digunakan untuk kemaslahatan umum, bukan untuk kepentingan elit penguasa.
Abu Yusuf juga menekankan bahwa pemerintah harus menjalankan amanah
dengan transparansi dan integritas, karena kekuasaan ekonomi adalah bagian
dari tanggung jawab moral di hadapan Allah. Pemikirannya relevan hingga saat
ini, terutama dalam wacana tentang etika fiskal, peran negara dalam ekonomi,
dan perlindungan terhadap kelompok rentan melalui kebijakan publik yang adil
dan berbasis syariah(Agustiana & Rofiah, 2023).

Al-Ghazali (450-505 H/1058-1111 M)

Al-Ghazali merupakan salah satu tokoh besar dalam sejarah pemikiran
Islam yang memberikan kontribusi signifikan dalam mengintegrasikan dimensi
etika dan spiritual ke dalam aktivitas ekonomi. Dalam karya monumentalnya,
lhya’ Ulum al-Din, ia menegaskan bahwa ekonomi tidak bisa dipisahkan dari
nilai-nilai moral dan agama. Al-Ghazali membahas secara rinci tentang adab
dalam mencari nafkah, yang harus dilakukan dengan cara yang halal, jujur, dan
tidak merugikan orang lain. la juga menekankan pentingnya prinsip halal dan
haram dalam setiap transaksi ekonomi, agar aktivitas ekonomi tidak melanggar
ketentuan syariah dan tidak menimbulkan kerusakan sosial. Melalui pendekatan
ini, Al-Ghazali memperlihatkan bahwa ekonomi harus dijalankan dalam kerangka
tanggung jawab moral dan spiritual yang tinggi(Arrafi et al., 2022).

Selain aspek halal-haram, Al-Ghazali menekankan pentingnya keadilan
dan keseimbangan dalam hubungan antara konsumsi dan produksi. la

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

284



mengingatkan bahwa konsumsi yang berlebihan (israf) dan penimbunan
kekayaan yang tidak produktif dapat membawa dampak negatif bagi individu dan
masyarakat. Bagi Al-Ghazali, tujuan ekonomi tidak hanya sekadar memenuhi
kebutuhan duniawi, tetapi harus diarahkan untuk mendukung kehidupan ukhrawi
yang lebih mulia. Dengan kata lain, kegiatan ekonomi harus menjadi sarana
untuk mencapai kebahagiaan di dunia dan akhirat, sehingga setiap aktivitas
ekonomi harus dilandasi niat yang benar dan kesadaran akan tanggung jawab
sosial serta spiritual. Pemikiran Al-Ghazali ini menjadi dasar penting bagi konsep
ekonomi Islam yang menempatkan etika sebagai pondasi utama dalam
pembangunan ekonomi yang berkeadilan dan berkelanjutan(Mohammad, 2022).

Ibnu Khaldun (732-808 H/1332-1406 M)

Dalam karya monumentalnya, Mugaddimah, Ibnu Khaldun (1332-1406
M) sering dianggap sebagai pelopor sosiologi dan ekonomi politik karena
pendekatannya yang sangat sistematis dan dinamis terhadap fenomena sosial
dan ekonomi. la memberikan analisis mendalam mengenai faktor-faktor yang
memengaruhi pertumbuhan serta kemunduran ekonomi suatu masyarakat atau
negara. Salah satu kontribusi pentingnya adalah konsep siklus dinasti, yang
menjelaskan bagaimana kekuasaan politik dan kekuatan sosial mengalami
pasang surut secara berulang, dan bagaimana siklus ini berdampak langsung
pada stabilitas dan kemajuan ekonomi. Ibnu Khaldun juga menyoroti peran
negara sebagai pengatur yang harus mampu menciptakan kondisi kondusif
untuk perkembangan ekonomi, termasuk melalui kebijakan perpajakan yang adil
dan efisien agar tidak memberatkan produktivitas masyarakat(Maleha, 2016).

Lebih jauh, Ibnu Khaldun menghubungkan aspek politik, moralitas, dan
ekonomi dalam sebuah kerangka analisis yang holistik. la menekankan bahwa
stabilitas politik dan kepemimpinan yang beretika sangat penting untuk
menciptakan suasana yang mendukung pembangunan ekonomi. Moralitas
masyarakat dan pemimpin, menurutnya, menjadi fondasi utama bagi
keberlangsungan aktivitas ekonomi yang sehat dan berkeadilan. Pandangan
Ibnu Khaldun ini sangat maju dan relevan, bahkan jika dibandingkan dengan teori
ekonomi dan sosiologi modern, karena ia mengintegrasikan faktor sosial, politik,
dan ekonomi secara simultan dalam satu kerangka konseptual yang
komprehensif. Pemikirannya tetap menjadi rujukan penting dalam kajian
ekonomi Islam dan ilmu sosial kontemporer(Kotimah & A’yun, 2023).

4.2 Masa Vakum (Abad ke-15 hingga ke-19): Era Kemunduran dan
Kolonialisasi
Periode pertengahan dalam sejarah pemikiran ekonomi Islam ditandai oleh
stagnasi intelektual yang cukup signifikan, bersamaan dengan melemahnya
kekuatan politik dan militer dunia Islam. Setelah masa keemasan peradaban
Islam, banyak wilayah Muslim jatuh ke dalam kekuasaan kolonialisme Barat yang

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

285



membawa serta paradigma politik, hukum, dan ekonomi baru. Sistem ekonomi
Islam yang sebelumnya hidup dan dinamis dalam bentuk praktik muamalah,
mulai tergeser oleh sistem kapitalisme dan hukum positif peninggalan kolonial.
Akibatnya, struktur ekonomi yang selama ini berakar pada syariah mulai
kehilangan relevansinya dalam tatanan sosial-politik umat Islam yang dijajah.

Dalam konteks keilmuan, karya-karya pada masa ini cenderung bersifat
repetitif, hanya mengulang pendapat ulama sebelumnya tanpa adanya
pengembangan metodologis atau kontekstualisasi terhadap realitas baru yang
dihadapi umat. Banyak ulama fokus pada aspek legalistik figh tanpa menaruh
perhatian serius pada dimensi sosial-ekonomi yang terus berubah di bawah
tekanan kolonialisme. Inovasi dan ijtihad dalam bidang ekonomi sangat terbatas,
sehingga ekonomi Islam kehilangan daya adaptifnya terhadap tantangan
modern. Hal ini menyebabkan terjadinya kekosongan dalam pengembangan
teori dan aplikasi ekonomi Islam yang seharusnya terus berkembang sesuai
zaman(Fauzan, M et al., 2024).

Di sisi lain, institusi-institusi ekonomi khas dalam sejarah Islam seperti baitul
mal (lembaga pengelola keuangan publik) dan hisbah (lembaga pengawasan
pasar dan moral ekonomi) mengalami kemunduran drastis atau bahkan hilang
sama sekali. Melemahnya institusi ini menyebabkan umat Islam kehilangan alat-
alat penting untuk menerapkan nilai-nilai ekonomi syariah secara sistemik.
Ketergantungan terhadap sistem ekonomi kolonial semakin memperkuat
keterputusan umat dari tradisi ekonominya sendiri, sekaligus menjauhkan
mereka dari prinsip-prinsip keadilan, distribusi kekayaan, dan kesejahteraan
sosial yang selama ini menjadi pilar dalam ekonomi Islam. Inilah salah satu
sebab mengapa pada masa ini ekonomi Islam tidak berkembang sebagai
wacana atau praktik yang dominan(Fauzan, M et al., 2024).

4.3 Masa Modern dan Kontemporer (Abad ke-20-21): Era Kebangkitan dan
Formulasi Sistemik
Kebangkitan pemikiran ekonomi Islam mulai tampak sejak pertengahan
abad ke-20, sebagai respons kritis terhadap kegagalan sistem kapitalisme dan
sosialisme dalam menjawab persoalan mendasar masyarakat Muslim. Negara-
negara Muslim yang baru merdeka dari kolonialisme menghadapi krisis identitas
dan ketimpangan ekonomi yang serius, akibat adopsi sistem ekonomi asing yang
tidak berakar pada nilai dan budaya mereka sendiri. Kapitalisme dianggap
melahirkan ketimpangan sosial, eksploitasi, dan materialisme, sementara
sosialisme gagal menjamin kebebasan individu dan spiritualitas. Dalam situasi
ini, para intelektual Muslim melihat perlunya membangun sistem ekonomi yang
berakar pada prinsip-prinsip Islam sebagai solusi alternatif.

Pemikir-pemikir seperti Abul A‘la al-Maududi, Muhammad Bagqir al-Sadr,
dan Muhammad Umer Chapra menjadi tokoh sentral dalam upaya rekonstruksi

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

286



ekonomi Islam. Mereka tidak hanya mengkritik sistem yang ada, tetapi juga
menyusun kerangka teoretis yang menjadikan ekonomi Islam sebagai sistem
yang utuh—berlandaskan tauhid, keadilan sosial, distribusi kekayaan yang
merata, dan larangan terhadap praktik ekonomi yang eksploitatif seperti riba dan
gharar. Wacana mengenai perbankan syariah, zakat sebagai sistem fiskal, dan
konsep kepemilikan terbatas dalam Islam mulai dikembangkan sebagai pilar-
pilar dasar dari sistem ekonomi Islam yang baru. Kajian-kajian ini perlahan mulai
membentuk identitas ekonomi Islam sebagai disiplin yang berdiri
sendiri(Harahap et al., 2025).

Gerakan kebangkitan ini juga mendapat dorongan dari munculnya institusi-
institusi keuangan Islam seperti Islamic Development Bank (IDB) pada tahun
1970-an, serta berdirinya bank-bank syariah di berbagai negara Muslim. Selain
itu, konferensi internasional dan jurnal-jurnal akademik tentang ekonomi Islam
mulai diterbitkan secara intensif. Hal ini menandai pergeseran ekonomi Islam dari
sekadar wacana keagamaan menjadi pendekatan ilmiah dan praktis yang dapat
diterapkan dalam tata kelola ekonomi nasional dan global. Kebangkitan ini bukan
hanya berupaya menghidupkan kembali warisan klasik, tetapi juga
menghadirkan gagasan-gagasan baru yang kontekstual dan relevan dengan
tantangan modern, seperti kemiskinan struktural, globalisasi ekonomi, dan krisis
ekologi(Fauzan, M et al., 2024).

Abul A'la al-Mawdudi (1903-1979)

Abul A'la al-Mawdudi adalah salah satu pemikir terkemuka abad ke-20
yang memperkenalkan gagasan ekonomi Islam sebagai bagian integral dari
sistem Islam yang menyeluruh dan komprehensif. Dalam berbagai tulisannya,
Mawdudi menegaskan bahwa ekonomi Islam bukan sekadar sistem moral atau
etika yang mengatur perilaku individu, melainkan sebuah sistem sosial-ekonomi
yang memiliki aturan, prinsip, dan mekanisme institusional yang jelas. la melihat
ekonomi Islam sebagai fondasi utama dalam membangun masyarakat yang
berkeadilan, sejahtera, dan berlandaskan nilai-nilai ketuhanan. Mawdudi
menekankan bahwa sistem ini harus diimplementasikan secara menyeluruh agar
mampu menggantikan sistem ekonomi kapitalis dan sosialis yang dianggap
gagal memenuhi kebutuhan umat Islam secara adil dan etis(Faizal, 2016).

Lebih jauh, Mawdudi menguraikan perangkat utama dalam sistem
ekonomi Islam yang meliputi mekanisme zakat sebagai instrumen redistribusi
kekayaan, larangan riba sebagai upaya mencegah eksploitasi ekonomi, serta
konsep kepemilikan terbatas yang menegaskan bahwa harta milik individu harus
digunakan untuk kemaslahatan umum dan tidak boleh disalahgunakan. la juga
menekankan pentingnya kehadiran negara sebagai regulator yang memastikan
pelaksanaan prinsip-prinsip syariah dalam bidang ekonomi dan sosial. Dengan
pendekatan ini, Mawdudi memberikan kerangka kerja yang sistematis untuk

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

287



membangun ekonomi Islam sebagai alternatif yang tidak hanya berbasis nilai-
nilai moral, tetapi juga memiliki struktur kelembagaan yang kuat untuk menjawab
tantangan zaman modern. Pemikirannya berperan besar dalam membentuk
gerakan ekonomi Islam kontemporer di berbagai negara Muslim(Zahra Shella
Anggreini, Silviana Nur Indah Sari, 2022).

Muhammad Baqir al-Sadr (1935-1980)

Muhammad Bagqir al-Sadr merupakan salah satu pemikir ekonomi Islam
paling berpengaruh di abad ke-20, khususnya melalui karyanya yang
monumental, Iqtisaduna (Ekonomi Kita). Dalam karya tersebut, al-Sadr
mengajukan kritik yang tajam terhadap sistem kapitalisme dan sosialisme yang
saat itu sedang berkembang, dengan menyoroti kelemahan-kelemahan
fundamental kedua sistem tersebut dalam menjawab persoalan keadilan sosial
dan kesejahteraan umat. la menolak kapitalisme yang berorientasi pada
akumulasi kekayaan dan eksploitasi tanpa batas, serta sosialisme yang
cenderung menghilangkan kebebasan individu. Sebagai alternatif, al-Sadr
menawarkan sebuah sistem ekonomi Islam yang berlandaskan pada prinsip
tauhid (keesaan Allah) dan keadilan, di mana setiap aktivitas ekonomi harus
diarahkan untuk memenuhi kebutuhan manusia secara seimbang dan
berkelanjutan dalam kerangka etika Islam(Azwar & Dalimunthe, 2024).

Lebih jauh, dalam Iqtisaduna, al-Sadr membedakan secara jelas antara
tiga bentuk kepemilikan: pribadi, umum, dan milik negara. la menegaskan bahwa
kepemilikan pribadi dihormati dan dilindungi selama tidak bertentangan dengan
kepentingan umum dan prinsip syariah. Kepemilikan umum dan negara berfungsi
untuk mengatur sumber daya yang strategis dan memastikan distribusi kekayaan
yang adil. Peran negara, menurut al-Sadr, sangat penting sebagai regulator dan
pelaksana kebijakan ekonomi yang berlandaskan syariah, yang mampu
mencegah praktik-praktik ekonomi yang merugikan masyarakat dan menjaga
keseimbangan antara kepentingan individu dan kolektif. Pemikiran al-Sadr ini
menjadi landasan penting bagi pembentukan sistem ekonomi Islam yang holistik
dan aplikatif dalam konteks modern, serta memberikan inspirasi bagi gerakan
ekonomi Islam di berbagai negara(Muhammad Adriansyah, 2022).

Khurshid Ahmad (lahir 1932)

Khurshid Ahmad (lahir 1932) adalah seorang pemikir dan praktisi ekonomi
asal Pakistan yang memiliki peran sangat penting dalam pengembangan teori
ekonomi Islam modern. la dikenal sebagai tokoh yang secara sistematis
mengadvokasi Islamisasi ilmu ekonomi, yaitu proses mengintegrasikan prinsip-
prinsip Islam ke dalam kajian ekonomi kontemporer. Ahmad berargumen bahwa
ilmu ekonomi konvensional tidak cukup mampu menjawab persoalan keadilan
sosial dan kesejahteraan umat karena tidak berlandaskan pada nilai-nilai moral
dan etika yang komprehensif. Oleh karena itu, ia mendorong perlunya sebuah

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

288



paradigma ekonomi yang tidak hanya fokus pada efisiensi dan pertumbuhan,
tetapi juga mengutamakan keadilan, distribusi yang adil, dan keberlanjutan sosial
berdasarkan ajaran Islam(Kholis, 2009).

Selain sebagai akademisi, Khurshid Ahmad juga aktif dalam merancang
dan menerapkan kebijakan publik yang berbasis ekonomi Islam. la berperan
besar dalam pembentukan lembaga-lembaga keuangan syariah, seperti bank-
bank dan pasar modal yang beroperasi sesuai dengan prinsip syariah. Melalui
upayanya, konsep-konsep ekonomi Islam tidak hanya menjadi kajian teoritis,
tetapi juga diwujudkan dalam praktik nyata yang memberikan alternatif nyata
bagi sistem keuangan konvensional. Ahmad percaya bahwa institusi-institusi
keuangan syariah dapat menjadi instrumen efektif dalam membangun ekonomi
yang inklusif dan berkeadilan, sekaligus memperkuat posisi ekonomi Islam di
panggung global. Pendekatan praktis dan teoritisnya menjadikan Khurshid
Ahmad sebagai salah satu pionir penting dalam gerakan ekonomi Islam
kontemporer(S et al., 2024).

M. Umer Chapra

M. Umer Chapra adalah salah satu ekonom Muslim paling berpengaruh
yang banyak berkiprah dalam berbagai organisasi internasional, termasuk
lembaga-lembaga keuangan global seperti Bank Dunia dan Islamic Development
Bank. Melalui karya-karyanya, terutama Islam and the Economic Challenge,
Chapra berhasil menjembatani pemikiran ekonomi Islam klasik dengan praktik
ekonomi modern yang kompleks dan dinamis. la menggarisbawahi bahwa
pemikiran ekonomi Islam tidak hanya berbicara tentang aturan teknis transaksi,
tetapi juga tentang penerapan nilai-nilai moral dan etika yang integral dalam
sistem ekonomi secara menyeluruh. Dengan pendekatan ini, Chapra mengajak
para ekonom dan pembuat kebijakan untuk melihat ekonomi sebagai sebuah
sistem yang harus melayani kesejahteraan manusia secara holistik, bukan
sekadar pencapaian pertumbuhan angka-angka ekonomi(Arifin & Nuryadin,
2024).

Chapra juga secara kritis mengkritik sistem ekonomi kapitalis modern
yang dianggapnya mengalami dehumanisasi, di mana aspek kemanusiaan dan
keadilan sosial sering kali dikorbankan demi keuntungan semata. la menyoroti
bagaimana sistem tersebut cenderung memperbesar kesenjangan sosial dan
menimbulkan kerusakan lingkungan, yang berkontribusi pada ketidakstabilan
sosial dan ekonomi global. Sebagai alternatif, Chapra menawarkan model
ekonomi Islam yang menempatkan keseimbangan antara kepentingan individu
dan masyarakat, antara akumulasi kekayaan dan redistribusi, serta antara
pertumbuhan ekonomi dan keberlanjutan lingkungan. Pemikiran Chapra ini
memberikan kontribusi penting dalam upaya mengembangkan teori dan praktik

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

289



ekonomi Islam vyang relevan dengan tantangan ekonomi global
kontemporer(Aryu Inayati, 2013).

4.4Rekonstruksi Konseptual Ekonomi Islam

Rekonstruksi konseptual dalam ekonomi Islam merupakan upaya
penyegaran pemikiran dan pendekatan terhadap prinsip-prinsip dasar ekonomi
syariah agar lebih kontekstual dan aplikatif di era modern. Rekonstruksi ini bukan
berarti mendistorsikan prinsip syariah, melainkan menyesuaikan penerapannya
dengan kondisi sosial-ekonomi dan teknologi yang berkembang, tanpa
kehilangan landasan normatifnya. Beberapa elemen kunci dari rekonstruksi ini
antara lain:

Larangan Riba dan Model Pembiayaan Syariah

Larangan riba merupakan salah satu prinsip fundamental dalam ekonomi
Islam yang secara tegas dinyatakan dalam Al-Qur'an dan hadis. Riba tidak hanya
dipahami sebagai bunga dalam praktik perbankan konvensional, tetapi lebih luas
lagi sebagai bentuk keuntungan yang diperoleh secara tidak adil, tanpa adanya
risiko atau kontribusi produktif dari pihak yang menerima keuntungan tersebut.
Dalam konteks modern, larangan ini mencerminkan komitmen Islam untuk
menentang praktik ekonomi yang eksploitatif, seperti pinjaman berbunga tinggi
yang membebani masyarakat miskin atau sistem keuangan spekulatif yang
hanya menguntungkan segelintir elit tanpa menciptakan nilai ekonomi nyata.
Oleh karena itu, larangan riba tidak sekadar bersifat normatif, tetapi juga memiliki
dimensi etis dan struktural yang bertujuan menciptakan keadilan
ekonomi(Setiawan, 2021).

Sebagai respons terhadap larangan riba, para ekonom Muslim
mengembangkan model pembiayaan syariah yang didasarkan pada prinsip bagi
hasil dan kerja sama yang adil antara semua pihak yang terlibat. Dua model
utama yang banyak digunakan adalah mudharabah dan musyarakah. Dalam
mudharabah, pemodal menyediakan dana, sementara pengelola usaha
menjalankan bisnis, dan keuntungan dibagi sesuai kesepakatan awal,
sedangkan kerugian ditanggung oleh pemodal kecuali disebabkan oleh kelalaian
pengelola. Sementara dalam musyarakah, semua pihak berkontribusi modal dan
berbagi risiko serta keuntungan secara proporsional. Kedua model ini
mendorong prinsip keadilan, kepercayaan, dan transparansi dalam hubungan
ekonomi, sekaligus menghindari praktik spekulatif dan dominasi satu pihak atas
pihak lain, yang kerap terjadi dalam sistem kapitalis konvensional.

Keunggulan lain dari sistem pembiayaan berbasis syariah adalah
kemampuannya menciptakan stabilitas ekonomi yang lebih sehat dan
berkelanjutan. Karena transaksi dilakukan berdasarkan aset riil dan kerja sama
produktif, maka pembiayaan syariah cenderung lebih terhubung dengan sektor
riil ekonomi dibandingkan sistem keuangan berbasis utang. Ini mengurangi risiko

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

290



gelembung spekulatif (economic bubble) dan krisis finansial yang kerap terjadi
dalam sistem berbasis bunga. Selain itu, model ini memberikan peluang lebih
besar bagi pelaku usaha kecil dan menengah untuk mendapatkan akses
permodalan tanpa tekanan bunga yang membebani. Dengan demikian,
rekonstruksi larangan riba melalui pengembangan model pembiayaan syariah
bukan hanya implementasi hukum, tetapi juga sebuah pendekatan sistemik
untuk menciptakan ekonomi yang lebih adil, partisipatif, dan inklusif(Dannizar
Azka Taftazani, 2024).

Zakat sebagai Instrumen Keuangan Publik

Dalam rekonstruksi ekonomi Islam modern, zakat tidak lagi hanya dilihat
sebagai kewajiban individual yang bersifat spiritual, tetapi juga sebagai
instrumen ekonomi dan kebijakan publik yang strategis. Zakat memiliki potensi
besar sebagai sumber pendanaan yang berkelanjutan untuk membiayai
program-program sosial dan pengentasan kemiskinan, terutama di negara-
negara Muslim yang menghadapi ketimpangan pendapatan yang tinggi. Dengan
manajemen yang profesional dan sistemik, zakat dapat diintegrasikan ke dalam
kebijakan fiskal negara sebagai pelengkap atau bahkan substitusi sebagian
fungsi pajak konvensional. Hal ini memungkinkan zakat menjadi bagian dari
sistem keuangan publik yang tidak hanya berpijak pada aspek religius, tetapi
juga mampu menjawab persoalan sosial-ekonomi secara nyata(Nabila A'yun et
al., 2022).

Lebih lanjut, zakat dapat difungsikan secara aktif dalam pembangunan
ekonomi umat melalui pemanfaatan dana untuk pendidikan, layanan kesehatan,
infrastruktur sosial, serta pemberdayaan ekonomi masyarakat miskin dan
marginal. Dalam konteks ini, zakat menjadi instrumen redistribusi kekayaan yang
berkeadilan, karena ia mewajibkan kaum berada untuk menyalurkan sebagian
kekayaannya kepada delapan golongan penerima (mustahiq) yang telah
ditetapkan dalam Al-Qur'an. Institusionalisasi zakat juga membuka peluang
terbentuknya ekosistem keuangan Islam yang inklusif, di mana lembaga amil
zakat tidak hanya menjadi penyalur bantuan, tetapi juga agen pembangunan
ekonomi berbasis nilai-nilai syariah(Amalia Nuril Hidayati, 2025).

Penerapan zakat sebagai kebijakan publik juga memerlukan reformasi
tata kelola yang akuntabel, transparan, dan adaptif terhadap kebutuhan zaman.
Teknologi digital dapat digunakan untuk memudahkan pencatatan, distribusi, dan
pelaporan zakat secara real time, sehingga menumbuhkan kepercayaan publik
dan meningkatkan partisipasi masyarakat. Selain itu, kerja sama antara negara,
lembaga zakat, sektor swasta, dan masyarakat sipil menjadi kunci dalam
memastikan efektivitas dan efisiensi distribusi zakat. Dengan rekonstruksi yang
tepat, zakat bukan hanya instrumen ibadah, melainkan juga fondasi

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

291



pembangunan ekonomi Islam yang adil, berkelanjutan, dan pro-rakyat(Subekan,
2016).

Penguatan Peran Negara dalam Sistem Ekonomi

Dalam pemikiran ekonomi Islam klasik, negara memiliki peran sentral
melalui fungsi hisbah, yaitu pengawasan moral dan ekonomi untuk memastikan
bahwa aktivitas ekonomi berjalan sesuai dengan prinsip-prinsip syariah. Fungsi
hisbah mencakup pengawasan terhadap kejujuran pedagang, keadilan dalam
transaksi, serta pencegahan praktik-praktik yang merugikan masyarakat seperti
penipuan, monopoli, dan eksploitasi. Negara bertanggung jawab menjaga
keseimbangan sosial-ekonomi dengan memastikan bahwa pasar beroperasi
secara adil dan transparan, serta melindungi kepentingan umum dari praktik-
praktik tidak etis yang dapat merusak harmoni sosial dan ekonomi. Dalam
konteks ini, kekuasaan negara dipandang sebagai amanah yang harus
dijalankan dengan penuh tanggung jawab dan keadilan demi kesejahteraan
rakyat(Sukamto, 2016).

Dalam rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam modern, peran negara
diperluas dan diperkuat sebagai aktor strategis yang tidak hanya mengawasi,
tetapi juga aktif dalam mengatur dan mengintervensi ekonomi guna mencegah
eksploitasi, monopoli, serta ketimpangan sosial-ekonomi yang semakin
kompleks. Negara perlu hadir dengan kebijakan regulasi yang efektif, pemberian
insentif bagi kegiatan ekonomi yang berkelanjutan dan berkeadilan, serta
pengawasan pasar yang ketat untuk melindungi konsumen dan pelaku usaha
kecil. Perlindungan khusus juga harus diberikan kepada kelompok rentan agar
tidak terpinggirkan dalam proses pembangunan ekonomi. Semua kebijakan dan
tindakan ini harus berlandaskan pada prinsip maqashid al-shariah, yakni tujuan
syariah untuk melindungi agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta, sehingga
pembangunan ekonomi dapat berjalan selaras dengan nilai-nilai moral dan
keadilan sosial yang mendalam(Yulianti, 2013).

4.5Implikasi terhadap Keuangan Kontemporer

Rekonstruksi konsep-konsep ekonomi Islam berdampak luas pada
pembentukan dan pengembangan sistem keuangan kontemporer yang berbasis
syariah. Inovasi yang muncul tidak hanya sebatas modifikasi institusi keuangan
konvensional, tetapi juga menghadirkan arsitektur keuangan baru yang lebih
inklusif, etis, dan partisipatif. Implikasi konkret dari rekonstruksi ini meliputi:

Perbankan Syariah

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

292



Perbankan syariah merupakan sistem perbankan yang didasarkan pada
prinsip-prinsip syariah Islam, yang secara tegas melarang praktik riba (bunga)
dan transaksi yang mengandung unsur gharar (ketidakpastian) atau maysir
(judi). Berbeda dengan perbankan konvensional yang mengandalkan bunga
sebagai imbal hasil, bank syariah menggunakan mekanisme akad-akad Islam
seperti murabahah (jual beli dengan margin keuntungan yang disepakati), jjarah
(sewa), mudharabah (kemitraan antara pemilik modal dan pengelola usaha),
serta musyarakah (kerja sama modal antara dua pihak atau lebih). Akad-akad ini
memastikan bahwa setiap transaksi memiliki dasar aset riil dan risiko yang adil,
sehingga menciptakan hubungan ekonomi yang lebih sehat dan
berkeadilan(Khoirudin, 2025).

Dalam perbankan syariah, bank berperan bukan hanya sebagai pemberi
pinjaman, tetapi sebagai mitra bisnis yang berbagi risiko dan keuntungan dengan
nasabah. Model kemitraan ini menumbuhkan prinsip saling percaya dan
tanggung jawab bersama, berbeda dengan sistem bunga yang cenderung
membebani pihak yang meminjam tanpa memperhatikan kondisi usaha atau
risiko bisnis mereka. Hal ini membuat hubungan antara bank dan nasabah lebih
transparan dan berkeadilan, sehingga mendorong pertumbuhan usaha yang
lebih berkelanjutan dan inklusif. Dengan demikian, bank syariah tidak hanya
berfungsi sebagai lembaga keuangan, tetapi juga sebagai agen pembangunan
ekonomi yang berorientasi pada kesejahteraan masyarakat luas(Sri Kurnialis et
al., 2022).

Selain aspek transaksi dan kemitraan, prinsip-prinsip operasional
perbankan syariah sangat menekankan transparansi, kejujuran, dan kepatuhan
terhadap ketentuan syariah. Bank syariah wajib memiliki Dewan Pengawas
Syariah yang bertugas memastikan seluruh produk dan layanan sesuai dengan
hukum Islam. Pengawasan ini penting untuk menjaga integritas sistem dan
membangun kepercayaan masyarakat terhadap kehalalan dan keadilan produk
keuangan yang ditawarkan. Secara keseluruhan, perbankan syariah bertujuan
menciptakan ekosistem keuangan yang etis, inklusif, dan berkelanjutan,
sekaligus menjadi alternatif yang kuat terhadap praktik perbankan konvensional
yang sering kali menimbulkan ketidakadilan dan ketidakstabilan
ekonomi(Erdawati, 2024).

Fintech Syariah (Financial Technology)

Fintech syariah merupakan salah satu bentuk inovasi keuangan digital
yang dirancang khusus dengan berlandaskan prinsip-prinsip syariah Islam.
Teknologi finansial ini menggabungkan kemajuan teknologi informasi dan
komunikasi dengan nilai-nilai Islam yang melarang riba, gharar, dan praktik
ekonomi yang tidak etis. Salah satu contoh nyata adalah penggunaan smart
contract berbasis akad syariah, yaitu kontrak digital yang secara otomatis

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

293



mengeksekusi syarat dan ketentuan transaksi sesuai dengan aturan Islam tanpa
perlu perantara manusia. Dengan cara ini, transaksi menjadi lebih transparan,
aman, dan efisien sekaligus memastikan kepatuhan terhadap prinsip halal(Saran
Sitasi: Rozi et al., 2024).

Selain itu, fintech syariah juga menghadirkan berbagai solusi pembiayaan
inovatif seperti crowdfunding halal, yang memungkinkan pengumpulan dana dari
masyarakat secara kolektif untuk mendukung usaha kecil dan menengah tanpa
harus mengandalkan sistem bunga. Crowdfunding halal ini membuka akses
modal bagi pelaku usaha yang selama ini sulit dijangkau oleh lembaga keuangan
konvensional, terutama di daerah-daerah terpencil atau komunitas dengan
tingkat inklusi keuangan rendah. Model pembiayaan ini mengedepankan prinsip
keadilan, keterbukaan, dan tanggung jawab sosial, sehingga memfasilitasi
pertumbuhan ekonomi yang inklusif dan berkelanjutan(Nur Amelia et al., 2024).

Lebih jauh, fintech syariah berperan penting dalam memperluas inklusi
keuangan di kalangan masyarakat yang belum tersentuh layanan perbankan
konvensional, termasuk segmen muda, pengusaha mikro, dan komunitas
dengan keterbatasan akses teknologi. Melalui platform digital yang mudah
diakses menggunakan smartphone, fintech syariah memberikan kemudahan
dalam melakukan transaksi, investasi, dan pembiayaan dengan cara yang sesuai
syariah. Selain meningkatkan literasi keuangan Islam, fintech syariah juga
mendorong transformasi ekosistem ekonomi Islam ke ranah digital, yang relevan
dengan kebutuhan dan gaya hidup masyarakat modern. Dengan demikian,
fintech syariah menjadi jembatan penting antara tradisi ekonomi Islam dan
inovasi teknologi masa kini(Kusuma & Asmoro, 2021).

Pasar Modal Syariah

Pasar modal syariah merupakan sebuah mekanisme keuangan yang
dirancang untuk menyediakan instrumen investasi sesuai dengan prinsip-prinsip
syariah Islam. Dalam pasar modal ini, berbagai produk investasi harus
memenuhi kriteria halal dan bebas dari unsur riba, gharar (ketidakjelasan atau
spekulasi berlebihan), serta aktivitas yang dilarang dalam Islam seperti perjudian
dan perdagangan barang haram. Salah satu instrumen utama dalam pasar
modal syariah adalah sukuk, yaitu obligasi syariah yang diterbitkan berdasarkan
aset nyata dan akad yang sesuai dengan hukum Islam, sehingga investor
memperoleh imbal hasil dari keuntungan yang sebenarnya, bukan dari bunga
tetap seperti pada obligasi konvensional. Selain itu, saham perusahaan yang
tercatat di pasar modal syariah juga harus berasal dari sektor usaha yang halal
dan tidak bertentangan dengan nilai-nilai Islam(Faozan, 2013).

Pasar modal syariah berupaya menciptakan ekosistem investasi yang
tidak hanya menguntungkan secara finansial, tetapi juga etis dan berkelanjutan
secara sosial dan lingkungan. Dengan menghindari praktik spekulasi, transaksi

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

294



margin, dan perdagangan saham perusahaan yang bergerak di sektor terlarang,
pasar modal syariah berfokus pada pertumbuhan ekonomi riil yang sehat dan
inklusif. Para investor didorong untuk melakukan investasi jangka panjang dan
berkontribusi pada pembangunan ekonomi yang berkeadilan. Hal ini
memberikan alternatif yang menarik bagi investor yang menginginkan produk
keuangan yang tidak hanya mengutamakan keuntungan materi semata, tetapi
juga sesuai dengan nilai moral dan spiritual Islam(Wardana, 2024).

Selain menyediakan instrumen investasi yang sesuai syariah, pasar
modal syariah juga memiliki peran penting dalam mendorong perkembangan
sektor riil dan mendorong keberlanjutan ekonomi nasional maupun global.
Melalui mekanisme pasar modal syariah, perusahaan dapat mengakses sumber
dana yang lebih luas dengan cara yang etis dan transparan, sementara investor
dapat memperoleh keuntungan secara halal dan adil. Dengan demikian, pasar
modal syariah berkontribusi pada stabilitas dan pertumbuhan ekonomi yang
berkelanjutan, sekaligus memperkuat posisi keuangan Islam sebagai alternatif
utama dalam sistem keuangan global yang semakin kompleks dan
dinamis(Agracecia Ebena Togatorop, 2019).

Ekonomi Mikro Islam

Ekonomi mikro Islam merupakan salah satu implementasi praktis dari
prinsip-prinsip ekonomi syariah yang fokus pada pemberdayaan masyarakat di
tingkat akar rumput. Salah satu wujud nyata dari pendekatan ini adalah
penguatan lembaga-lembaga keuangan berbasis komunitas seperti Baitul Maal
wat Tamwil (BMT), lembaga zakat, dan wakaf produktif. Lembaga-lembaga ini
dirancang untuk memberikan akses pembiayaan yang adil dan mudah dijangkau
oleh masyarakat miskin, pelaku usaha kecil, serta kelompok rentan yang
seringkali tidak mendapatkan layanan dari perbankan konvensional. Dengan
pendekatan yang mengedepankan prinsip bagi hasil, transparansi, dan tanpa
riba, ekonomi mikro Islam memberikan alternatif solusi keuangan yang inklusif
dan sesuai dengan nilai-nilai syariah(Amalia et al., 2023).

Selain memberikan akses pembiayaan, lembaga ekonomi mikro Islam
juga berperan aktif dalam memberikan pelatihan usaha, pendampingan
manajemen, dan pengembangan kapasitas kewirausahaan bagi para pelaku
usaha kecil dan menengah. Hal ini penting untuk memastikan bahwa bantuan
modal tidak hanya bersifat konsumtif, tetapi mampu mendorong pertumbuhan
usaha yang produktif dan berkelanjutan. Melalui pemberdayaan ini, ekonomi
mikro Islam bertujuan menciptakan ekosistem ekonomi yang mandiri, di mana
masyarakat tidak hanya menjadi penerima bantuan, tetapi juga pelaku aktif
dalam pembangunan ekonomi. Pendekatan ini menegaskan prinsip keadilan
distributif yang tidak hanya fokus pada redistribusi kekayaan, tetapi juga pada

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

295



peningkatan kapasitas dan kesejahteraan jangka panjang(Nikmatul Husna &
Husni Thamrin, 2021).

Model ekonomi mikro Islam yang dikembangkan melalui BMT, zakat, dan
wakaf produktif juga memberikan kontribusi penting dalam mengatasi
ketimpangan sosial dan mengurangi kemiskinan struktural. Dengan
memanfaatkan dana zakat dan wakaf secara produktif, lembaga-lembaga ini
mampu menyediakan pembiayaan murah, modal kerja, dan investasi sosial yang
berorientasi pada kesejahteraan masyarakat luas. Keberadaan lembaga-
lembaga ini menjembatani kesenjangan ekonomi antara kelompok masyarakat
yang berbeda dan memperkuat solidaritas sosial dalam komunitas. Dengan
demikian, ekonomi mikro Islam bukan hanya sekadar aktivitas ekonomi, tetapi
juga bentuk nyata penerapan nilai-nilai Islam dalam membangun masyarakat
yang adil, sejahtera, dan berkelanjutan(Mutagin et al., 2024).

5. Kesimpulan dan Saran

Artikel ini menyimpulkan bahwa rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam
merupakan suatu keharusan dalam merespons tantangan sistem keuangan global
modern yang sarat dengan krisis moral, ketimpangan sosial, dan eksklusi ekonomi.
Dari warisan intelektual para ulama klasik hingga pengembangan konsep oleh
pemikir kontemporer, ekonomi Islam menunjukkan potensi besar untuk membentuk
sistem keuangan yang adil, berkelanjutan, dan berlandaskan nilai-nilai spiritual.
Konsep larangan riba, optimalisasi zakat sebagai instrumen fiskal, penguatan
peran negara, dan inovasi teknologi keuangan syariah membuktikan bahwa
ekonomi Islam bukan hanya wacana normatif, melainkan juga solusi praktis yang
aplikatif.

Melalui pendekatan ini, ekonomi Islam mampu menjadi alternatif sistemik
terhadap kapitalisme yang eksploitatif dan sosialisme yang otoriter, dengan
menawarkan model keuangan yang partisipatif, inklusif, dan selaras dengan
magqashid al-shariah. Oleh karena itu, rekonstruksi pemikiran ekonomi Islam tidak
hanya memperkaya khazanah keilmuan, tetapi juga memberikan kontribusi konkret
dalam menciptakan tatanan ekonomi global yang lebih manusiawi dan berkeadilan.

6. Daftar Pustaka

Adewale, A. A., & Archer, S. (2019). Risk Sharing in Islamic Banking (Issue May).
www.ifsb.org.

Agracecia Ebena Togatorop, B. (2019). Tinjauan Hukum Islam Terhadap Praktik
Investasi Di Bintang Swalayan Ponorogo. Published by Yayasan Daarul Huda
Krueng Mane, 3(2), 448—454. http://etheses.iainponorogo.ac.id/8158/

Agustiana, L. A., & Rofiah, K. (2023). Mengupas Pemikiran Abu Yusuf Pada Zaman
Klasik Dan Implementasinya Terhadap Ekonomi Di Indonesia. Jurnal llmiah
Mahasiswa Ekonomi Syariah (JIMESHA), 3(2), 169-178.
https://doi.org/10.36908/jimesha.v3i2.253

Amalia, N., Wati, R., Putri, B., & Mairiza, D. (2023). Eksistensi Prinsip Ekonomi Mikro
Islam Terhadap Keberlanjutan Usaha Mikro Di Era Digitalisasi. Sharing: Journal

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

296



of Islamic Economics, Management and Business, 2(2), 142-156.
https://doi.org/10.31004/sharing.v2i2.23419

Amalia Nuril Hidayati, A. L. I. P. (2025). Zakat Sebagai Instrumen Kebijakan Fiskal
Islam Pembangunan Ekonomi Memiliki Potensi Besar Dalam Mendorong
Pembangunan Ekonomi Di Indonesia. 2(3), 232—245.

Arifin, J., & Nuryadin, M. B. (2024). Pemikiran Ekonomi Umar Chapra. Rayah Al-Islam,
8(2), 545-551. https://doi.org/10.37274/rais.v8i2.964

Arrafi, M. F., Marwini, M., & Dja’akun, C. S. (2022). Konsep Pemikiran Ekonomi Islam
Imam Al Ghazali. Lab, 6(01), 1-14. https://doi.org/10.33507/labatila.v5i02.490

Aryu Inayati, A. (2013). Pemikiran Ekonomi Islam M. Umer Chapra. Profetika, Jurnal
Studi Islam, 14(2), 164—-176.

Azwar, R., & Dalimunthe, S. (2024). Analisis Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad
Baqir Sadr: Studi Literatur Sistematis terhadap Konsep dan Implementasinya
Analysis of Muhammad Baqir Sadr ’ s Islamic Economic Thought: Systematic
Literature Study of Concepts and Implementation. 24(2), 220-227.

Dannizar Azka Taftazani, R. A. K. (2024). Pembiayaan Tanpa Riba Dalam Peer To
Peer Lending. 6, 25-32.

Erdawati, L. (2024). Analisis Yuridis Terhadap Sistem Perbankan Syariah Yang
Menerapkan Prinsip Riba Dalam Praktiknya. 1(4), 119-125.

Faizal, M. (2016). Studi Pemikiran Abu a’La Al-Maududi Tentang Ekonomi Islam.
Islamic Banking, 2(1), 83-98.

Faozan, A. (2013). Konsep Pasar Modal Syariah. Mugqtasid: Jurnal Ekonomi Dan
Perbankan Syariah, 4(2), 287. https://doi.org/10.18326/mugqtasid.v4i2.287-310

Farahanifard, S., & Farahanifard, M. A. (2020). A feasibility study of the reconstruction
of islamic economics relying on the place of empiricism in islamic philosophy.
Religious Inquiries, 9(18), 295-319. https://doi.org/10.22034/ri.2020.199779.1355

Fauzan, M, U. A,, Tarigan, A. A., & Ridwan, M. (2024). Ekonomi Islam Menurut
Konsep. 9(204), 1665-1677.

Ghozali, M., & Sari, T. T. (2018). Paradigma Filsafat Ekonomi Syariah Sebagai Suatu
Solusi Kehidupan Manusia. DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum, 16(2), 135—146.
https://doi.org/10.35905/diktum.v16i2.615

Guney, N. (2024). Magsid-alShara-in-Islamic-Finance-A-Critical-Analysis-of-Modern-
DiscoursesReligions.pdf. Religion.

Hamka, H., Kara, M., Masse, R. A., & Nahlah, N. (2024). Konsep Ekonomi Islam:
Pemikiran Abu Yusuf Islamic Economic Concept: Thoughts of Abu Yusuf. Maro:
Jurnal Ekonomi Syariah Dan Bisnis, 7(1), 25-35.
https://doi.org/10.31949/maro.v7i1.5968

Harahap, N. A., Triani, S. |., & Fitri, K. (2025). Evolusi Pemikiran Ekonomi Islam : dari
Era Klasik Hingga Era Kontemporer. 2.

Islahi, A. A. (2015). The Genesis of Islamic Economics : Revisited. Islamic Economic
Studies, 23(2), 1-28. https://doi.org/10.12816/0015019

Khoirudin, M. (2025). Filosofinya. Jurnal Ekonomi Dan Perbankan Syariah, 10(204),
240-251.

Kholis, N. (2009). Membedah Konsep Ekonomi Islam: Islamic Economics Ekonomi
Syariah Bukan OPSI, Tetapi SOLUSI! Islamic Economics, 11/(2), 269-276.

Kotimah, K., & A'yun, N. (2023). Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Ibnu Khaldun. I/MA
(Indonesian  Journal of Management and Accounting), 4(2), 428.
https://doi.org/10.21927/ijma.2023.4(2).428-437

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

297



MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

Kusuma, H., & Asmoro, W. K. (2021). Perkembangan Financial Technologi (Fintech)
Berdasarkan Perspektif Ekonomi Islam. ISTITHMAR : Jurnal Pengembangan
Ekonomi Islam, 4(2), 141-163. https://doi.org/10.30762/itr.v4i2.3044

Maleha, N. Y. (2016). Studi Pemikiran Ibn Khaldun Tentang Ekonomi Islam.
Economica Sharia, 2(1), 39-48.
https://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/esha/article/download/91/80/

Marasabessy, R. H. (2022). Jurnal Asy-Syukriyyah Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam
Klasik. Jurnal Asy-Syukriyyah, 72—-87.

Mashdurohatun, A. (2011). Tantangan Ekonomi Syariah Dalam Menghadapi Masa
Depan Indonesia Di Era Globalisasi. Jurnal Dinamika Hukum, 11(Edsus), 282—
294. https://doi.org/10.20884/1.jdh.2011.11.edsus.264

Maulana, A. (2021). Mengenal Pemikiran Ekonomi Islam Abad 18-19 (Muhammad
Igbal, Monzer Kahf, M. Umer Chapra). JPEKBM (Jurnal Pendidikan Ekonomi,
Kewirausahaan, Bisnis, Dan Manajemen), 5(1), 96—111.

Mestika Zed. (2008). Metodologi Penelitian Kepustakaan. Yayasan Obor Indonesia.

Mohammad, F. (2022). Studi Pemikiran Imam Al-Ghazali Tentang Ekonomi Islam.
Islamic Banking : Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Perbankan Syariah, 1(1),
59. http://ejournal.stebisigm.ac.id/index.php/isbank/article/view/17

Mudhiiah, K. (2015). Analisis Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam Masa Klasik.
Iqthishadia, 8(2), 189-210.

Muhammad Adriansyah. (2022). Pemikiran Ekonomi Islam Muhammad Bagqir As-Sadr
dan Implementasinya di Zaman Sekarang. Al-lbar: Artikel Sejarah Pemikiran
Ekonomi Islam, 1(1), 8.

Mutaqin, K., Sulaeman, S., Janwari, Y., & Jubaedah, D. (2024). Teori Pemikiran
Ekonomi Mikro Islam Perspektif Abu Ubaid dan Imam Al-Syaibani. Jurnal
Economina, 3(6), 670—-683. https://doi.org/10.55681/economina.v3i6.1350

Nabila A’yun, Q. A., Putri, C. N. A, & Latifah, F. N. (2022). Peran Zakat Dalam
Instrumen Keuangan Publik Islam Bagi Masyarakat Indonesia. JPSDa: Jurnal
Perbankan Syariah Darussalam, 2(1), 40-49.
https://doi.org/10.30739/jpsda.v2i1.1267

Nagaoka, S. (2012). Critical overview of the history of Islamic economics: Formation,
transformation, and new horizons. Asian and African Area Studies, 11(2), 114—
136. https://www.asafas.kyoto-
u.ac.jp/dl/publications/no_1102/AA112_03_Nagaoka.pdf

Nikmatul Husna, & Husni Thamrin. (2021). Konsep Mikro Ekonomi Syariah. Syarikat:
Jurnal Rumpun Ekonomi Syariah, 4(2), 43-51.
https://doi.org/10.25299/syarikat.2021.vol4(2).8516

Nur Amelia, R., Afiqul Rifgi, M., Afton llman Huda, M., & Latifah, E. (2024). Fintech
Syariah Di Masa Depan: Peluang Dan Tantangan. Trending: Jurnal Ekonomi,
Akuntansi Dan Manajemen, 2(3), 273-287.
https://doi.org/10.30640/trending.v2i3.2742

Perubahan, K. D. A. N., & Lubis, I. F. (2024). Pemikiran Ekonomi Islam Dari
Pertengahan. 9(204), 1541-1556.

S, Z. |, Sirajuddin, & Parakkasi, |. (2024). Perkembangan Sejarah Pemikiran Ekonomi
Islam Periode 1960-1980. E/-Mal: Jurnal Kajian Ekonomi & Bisnis Islam, 5(2),
745-751. https://doi.org/10.47467/elmal.v5i2.607

Sahla, H., & Nasution, M. Y. (2023). Keadilan Sosial Dan Kesejahteraan Masyarakat
Dalam Perspektif Ekonomi Islam. Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 9(03), 1-7.

298



Saleem, A., Daragmeh, A., Zahid, R. M. A., & Sagi, J. (2024). Financial intermediation
through risk sharing vs non-risk sharing contracts, role of credit risk, and
sustainable production: evidence from leading countries in Islamic finance. In
Environment, Development and Sustainability (Vol. 26, Issue 5). Springer
Netherlands. https://doi.org/10.1007/s10668-023-03298-7

Saran Sitasi: Rozi, F., Safitri, A. R., Khowatim, S. W., & Rochayatun, K. (2024). Peran
Financial Technology (Fintech) Syariah dalam Perekonomian Negara di
Indonesia. Jurnal llmiah Ekonomi Islam, 10(02), 1668—-1674.

Setiawan, |. (2021). Model Pembiayaan Bebas Riba berbasis Jasa. Jurnal limiah
Manajemen, 2(2), 103.
https://etheses.uinsgd.ac.id/66844/%0Ahttps://etheses.uinsgd.ac.id/66844/1/22-
Iwan Setiawan-Ind.pdf

Sri Kurnialis, Zahrotul Uliya, Fitriani, Miftahul Aulasiska, & Muhammad Syahrul Nizam.
(2022). Perkembangan Perbankan Syariah Di Negara Muslim. Syarikat: Jurnal
Rumpun Ekonomi Syariah, 5(2), 109-119.
https://doi.org/10.25299/syarikat.2022.vol5(2).9688

Subekan, A. (2016). Potensi Zakat Menjadi Bagian Keuangan Negara. Jurisdictie, 7(2),
105-126. http://ejournal.uin-malang.ac.id/index.php/jurisdictie/article/view/3712

Sukamto. (2016). Kontektualisasi Institusi Hisbah dalam Perekonomian Indonesia
Praspektif Magashid Syariah. Malia, 7(1), 59-80.

Wardana, W. (2024). Potensi Perkembangan Pasar Modal Syariah di Indonesia
Sebagai Tujuan Investasi Generasi Muda. 1(1).
https://doi.org/10.35905/taswiq.v1i1.10711

Yulianti. (2013). Pemikiran Ekonomi Abu Yusuf”, e-journal.stainsalatiga.ac.id.,.

Zahra Shella Anggreini, Silviana Nur Indah Sari, A. Z. Z. (2022). Pemikiran Ekonomi
Islam Abu A’ la. Jurnal Ekonomi Dan Bisnis Islam, 6(01), 37-56.

MSHIFALSHAE) Jurnal Masharif al-Syariah: Jurnal Ekonomi dan Perbankan Syariah/Vol. 11, No. 1, 2026

299



