MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam

ISSN: 2252-5289 (Printed) 2615 - 5622 (Online)
Accredited Nomor: 177/E/KPT/2024
Website: http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Magqgasid

Magasid: Jurnal Studi Hukum Islam/Vol.15 No.1 Tahun 2025 (145-161)

Konsep Kekuasaan Dan Demokrasi Dalam Politik Islam Kontemporer

(Studi Komparatif Pemikiran Qardhawi Dan Ali Abd Raziq)

Razaq Abstract: Political and legal issues, such as the formation of power and democracy, remain
Hammam controversial subjects. Numerous scholars have focused their attention on these matters. This study
Alamsyah aims to analyze the perspectives of Yusuf al-Qaradawi and Ali Abd al-Raziq regarding the formation
Universitas of power and democracy. The research employs a library research method with a comparative-
Muhammadiya normative approach, in which the researcher gathers information on the issues, then describes and
h Jakarta analyzes them. The findings indicate that, regarding the development of democracy, both figures
rhalamsyah13  agree not to strictly define a specific form of state, instead providing specific characteristics.
@gmail.com However, they differ on the foundation of the state and the source of power whether it originates

from the people or from Allah. In terms of democracy, both scholars agree that democracy is
Zainal Arif compatible with Islam and can be implemented within the concept of a modern Islamic state.
Universitas Nevertheless, they diverge on whether democracy must be applied within an Islamic state. The
Muhammadiya perspectives of these two figures provide guidance for statecraft, particularly in the academic
h Jakarta development of figh siyasah mu’ashiroh.

zainal.arif@umj

.ac.id.

Keyword: Power Building, Democration, Islamic Politic, Qardhawi, Ali Abd Raziq.

Abstrak: Isu politik dan hukum seperti pembentukan kekuasaan dan demokrasi masih menjadi isu
kontroversial. Begitu banyak ulama yang fokus pada masalah ini. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis pendapat Yusuf al-Qaradawi dan Ali Abd al-Raziq mengenai isu pembentukan
kekuasaan dan demokrasi. Penelitian ini menggunakan metode jenis metode library research
dengan pendekatan komparatif-normatif, dimana peneliti mengumpulkan informasi mengenai
permasalahan kemudian mendeskripsikan dan menganalisisnya. Peneliti mendapakan temuan
bahwa dalam hal pembangunan demokrasi kedua tokoh sepakat tidak menentukan bentuk negara
secara pasti, tapi memberikan karakteristik khusus, tetapi berbeda dengan landasan negara dan
sumber kekuasaan negara apakah rakyat atau Allah. Dalam hal demokrasi, kedua tokoh bersepakat
bahwa demokrasi sejalan dengan Islam dan bisa diterapkan dalam konsep negara Islam modern.
Tetapi berbeda pendapat apakah demokrasi harus diterapkan dalam sebuah negara Islam atau
tidak. Dengan pendapat dua tokoh ini memberikan panduan dalam kehidupan bernegara terutama
dalam perkembangan keilmuan figh siyasah mu’ashiroh.

Kata Kunci : Pembangunan Kekuasaan, Demokrasi, Politik Islam, Qardhawi, Ali Abd Raziq.

145 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1500969650&1
http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Maqasid
mailto:rhalamsyah13@gmail.com
mailto:rhalamsyah13@gmail.com
mailto:zainal.arif@umj.ac.id
mailto:zainal.arif@umj.ac.id

1. Pendahuluan

Pembangunan kekuasaan, demokrasi dan sistem pemerintahan dalam satu kesatuan
yang disebut sebagai politik dan berhubungan erat dengan isu hukum karena berkaitan
dengan penerapannya di sebuah negara. Maka sebelum masuk lebih jauh ke istilah tersebut,
alangkah baiknya pahami dahulu apa itu politik dan hukum. Politik berasal dari bahasa Latin
politicus dan bahasa Yunani politicos, artinya sesuatu yang berhubungan dengan warga
negara atau warga kota. Kedua kata itu berasal dari kata polis artinya kota. Dari bahasa
Inggris, politic, yang secara harfiah bermakna (1) acting or juding wisely; prudent (2) well
judged, prudent atau sikap bijaksana atau hati-hati dalam bersikap, dan melakukan
kebijaksanaan atau tindakan bijak. Kata tersebut juga bermakna the art of government atau
tata pemerintahan/seni pemerintahan’. Politik dalam bahasa Arab disebut siyasah yang berarti
mengatur, mengurus dan memerintah atau pemerintahan, politk dan pembuatan
kebijaksanaan.

Pengertian secara kebahasaan ini mengisyaratkan bahwa tujuan siyasah adalah
mengatur dan membuat kebijaksanaan atas sesuatu yang bersifat politis untuk mencapai
sesuatu. Figh yang membahas masalah itu disebut figh siyasah?. Lalu, hukum menurut E.
Utrecht adalah: Himpunan petunjuk hidup yang mengatur tata tertib dalam suatu masyarakat
dan seharusnya ditaati oleh anggota masyarakat yang bersangkutan, oleh karenanya
pelanggaran terhadap petunjuk hidup itu dapat menimbulkan tindakan dari pemerintah/
masyarakat itu.®> Kata hukum lIslam tidak ditemukan sama sekali di dalam Al-Qur‘an dan
literatur hukum dalam Islam.Yang ada dalam Al-Qur‘an adalah kata syariah, figih, Allah dan
yang seakar dengannya. Kata-kata hukum Islam merupakan terjemahan dari “/slamic Law”
dari literatur barat.* Di literatur barat ditemukan defenisi hukum Islam, yaitu: kitab Allah yang
megatur tentang kehidupan setiap muslim dalam segala aspek.®

Setelah memahami makna politik dan hukum secara global dan perspekiif Islam,
maka bisa menelaah lebih lanjut makna demokrasi dan pembangunan kekuasaan. Secara
sederhana dan populer, demokrasi adalah pemerintahan dari rakyat, oleh rakyat dan untuk
rakyat. Dan juga Demokrasi ditemukan dalam ajaran Islam karena keduanya memiliki
kandungan etik yang sama. Di dalam ajaran Islam ditemukan banyak prinsip yang mengatur
kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara yang sejalan dengan prinsip-prinsip
demokrasi. Ada beberapa prinsip Islam yang selaras dengan demokrasi, yaitu: Musyawarah,
(Qs. Asy-syura: 38), keadilan (Qs. Al-Maidah: 8), persamaan (Qs. An-Nisa: 1), amanah (Qs.
An-nisa: 58), pengakuan dan perlindungan terhadap hak asasi manusia (Qs. Al-Hujurat: 13).6

Islam sejak kepemimpinan rasululllah juga sudah melaksanakan dan menjalankan
prinsip kenegaraan, bahkan setelah wafatnya rasulullah juga banyak muncul metode
pembangunan kekuasaan yang mungkin baru dikenal dan hanya ada pada masa itu. Pada
zaman itu bisa disederhanakan menjadi 3 cara yaitu : pertama, istikhlaf yaitu, penunjukan dan

" Yusuf, B. (2018). Politik dalam Islam: Makna, Tujuan dan Falsafah (Kajian Atas Konsep Era Klasik).
Agidah-Ta: Jurnal llmu Aqidah, 4(1), 114—130. https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5653
2 Imtihana, A. “Pendidikan Agama Islam untuk Perguruan Tinggi”. Universitas Sriwijaya
3 Subiharta (2015): MORALITAS HUKUM DALAM HUKUM PRAKSIS SEBAGAI SUATU KEUTAMAAN
(Legal Morality in Practical Law as a Virtue), Jurnal Hukum dan Peradilan, Volume 4, Nomor 3
November 2015: 385-398
4 Abd Shomad, Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Di Indonesia, h.1
5 Mardani, hukum Islam: kumpulan peraturan tentang hokum Islam di Indonesia, h. 44
6 Farida nur afifiah, Jurnal, Demokrasi Dalam Al-Quran : Implementasi Demokrasi Di Indonesia (STAI
Sunan Panandaran : 2020)

146 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



pemilihan langsung calon pemimpin berikutnya dari pemimpin sebelumnya atau secara
sederhana bisa disebut sebagai wasiat. Hal ini terjadi pada perpindahan masa khalifah abu
bakar ke khalifah umar bin khattab serta masa-masa dinasti dalam kepemimpinan Islam.
Kedua, syuro. Yaitu musyawarah yang dilakukan oleh ahlul halli wal aqdi untuk menentukan
siapa pemimpin berikutnya. Hal ini terjadi pada masa perpindahan dari khalifah umar bin
khattab ke khalifah ustman bin affan. Ketiga, ghalabah, yaitu penaklukan. Hal yang paling
umum terjadi dalam pembangunan kekuasaan dan perluasan pemerintahan yaitu dengan
menaklukkan daerah baru untuk dijadikan wilayah kekuasaan dan penyebaran pemahaman.

Lalu, setelah ulik sistem pembangunan kekuasaan dan demokrasi zaman rasulullah
dan setelahnya, bagaimana sistem pembangunan kekuasaan dan demokrasi masa
kontemporer?. Banyak ulama dan pemikir Islam yang fokus dalam membahas hal ini, dimana
dalam Islam dikenal dengan istilah figh siyasi. menurut din syamsuddin’ pemikiran politik Islam
modern dapat diklasifikasikan kepada tiga kategori, yaitu: (1) kategori rejeksionis; (2) kategori
akomodatif; dan (3) kategori sintesis antara rejeksionis dan akomodatif. Jenis pemikiran ini
berdasar pada bagaimana ide-ide barat dalam pandangan ulama Islam. Pertama, kategori
rejeksionis. Lebih menonjolkan penolakan terhadap ide-ide politik Barat secara total dengan
mempertahankan dan menghidupkan kembali semangat pemikiran politik tradisional. Di antara
pemikir politik yang termasuk kategori ini adalah Sayyid Jamal al-Din al-Afghani, Muhammad
Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha di Mesir, serta Sayyid Ahmad Khan dan Abul Kalam
Azad dari India. Kedua, kategori akomodatif, yang bersifat menerima secara akseptabel ide-
ide politik Barat yang dianggap sesuai dengan perkembangan dan kemajuan zaman.
Termasuk dalam kategori ini diwakilkan dalam pemikiran politik ‘Ali ‘Abd al-Raziq. Ketiga,
kategori sintesis, yang merupakan kombinasi dari dua kategori sebelumnya, ditandai dari
pemikiran politik yang bersikap mencari dan menggali kembali sumber-sumber politik yang
terkandung dalam Alqur’an dan Sunnah Nabi, serta mencoba merumuskan formula-formula
politik yang baru yang sejalan dengan pemahaman Alqur’an dan Sunnah tersebut. Di antara
pemikir yang termasuk kategorisasi ini adalah Igbal, Abul A'la al-Maududi, Sayyid Qutb, yusuf
al qardhawi dan dari kalangan Ikhwanul Muslimin.

Pada penelitian kali ini akan fokus membahas pendapat dari dua tokoh ulama dan
pemikir politik dan hukum Islam kontemporer yakni ali abd raziq sebagai tokoh yang dikenal
dengan pemikiran yang bersifat menerima secara akseptabel ide-ide politik Barat yang
dianggap sesuai dengan perkembangan dan kemajuan zaman, dan yusuf al qardhawi dengan
pemikiran politik yang bersikap mencari dan menggali kembali sumber-sumber politik yang
terkandung dalam Alqur’an dan Sunnah Nabi, serta mencoba merumuskan formula-formula
politik yang baru yang sejalan dengan pemahaman Alqur’an dan Sunnah tersebut. Dengan
beberapa pembahasan utama yaitu : Pembangunan kekuasaan dan demokrasi dalam
pandangan politik, Pembangunan kekuasaan dan demokrasi dalam pandangan Yusuf
Qardhawi, Pembangunan kekuasaan dan demokrasi dalam pandangan Ali Abd Raziq, Analisis
komparatif pemikiran Yusuf Qardhawi dan Ali Abd Raziq tentang pembangunan dan
kekuasaan. Berbeda dengan penelitian yang mungkin hanya fokus pada satu tokoh atau satu
aliran, jurnal ini melakukan studi komparatif-normatif yang secara spesifik membenturkan dua
kutub pemikiran yang berbeda (sintesis vs akomodatif). Penelitian ini mengisi ruang diskusi
mengenai bagaimana kedua tokoh tersebut, meskipun berangkat dari landasan yang berbeda
(kekuasaan di tangan Allah vs di tangan rakyat), ternyata memiliki titik temu dalam mendukung
karakteristik negara modern yang melindungi hak dan kebebasan (daulah huquq wal hurriyah).

7 Abdul Fadhil, Jurnal, Peta Pemikiran Politik Islam Modern (Jakarta : 2012)

147 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



2. Tinjauan Pustaka

Figh Siyasah adalah cabang ilmu dalam khazanah hukum Islam yang membahas tata
kelola pemerintahan, kekuasaan, serta hubungan antara penguasa dan rakyat berdasarkan
prinsip-prinsip syariat. Istilah siyasah secara umum merujuk pada pengaturan urusan publik
demi tercapainya kemaslahatan masyarakat (maslahah ‘ammah). Dalam perspektif figh, Figh
Siyasah tidak hanya mengatur aspek formal kenegaraan seperti kepemimpinan, peradilan,
dan administrasi negara, tetapi juga menekankan nilai moral dan etika politik Islam seperti
keadilan (al-‘adl), amanah, musyawarah (syura), dan perlindungan terhadap hak-hak rakyat.
Dengan demikian, Figh Siyasah menjadi kerangka normatif yang menghubungkan ajaran
agama dengan praktik pemerintahan dan kebijakan publik.®

Secara historis, Figh Siyasah berkembang seiring dengan kebutuhan umat Islam untuk
membangun sistem pemerintahan setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Para ulama klasik
seperti Al-Mawardi dan Ibn Taymiyyah memberikan kontribusi besar dalam merumuskan teori
politik Islam, terutama terkait konsep imamah (kepemimpinan), kewajiban penguasa, serta
tujuan pemerintahan dalam menjaga agama dan mengatur kehidupan dunia. Dalam kitab Al-
Ahkam al-Sulthaniyyah, Al-Mawardi menjelaskan bahwa kepemimpinan negara merupakan
instrumen untuk menjaga agama dan mengatur dunia sesuai syariat.® Sementara itu, lbn
Taymiyyah menegaskan bahwa kekuasaan adalah amanah besar yang harus diarahkan pada
kemaslahatan masyarakat dan penegakan keadilan, sebab tujuan utama politik dalam Islam
adalah menghilangkan kezaliman serta menjaga stabilitas sosial.

Dalam konteks modern, Figh Siyasah menjadi kajian penting karena relevan dalam
merespons dinamika politik kontemporer seperti demokrasi, hak asasi manusia, sistem
konstitusi, dan pemerintahan modern. Banyak akademisi menegaskan bahwa Figh Siyasah
memiliki karakter fleksibel melalui konsep siyasah syar’iyyah, yaitu kebijakan penguasa yang
dapat diterapkan selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat dan bertujuan
menghadirkan kemaslahatan publik. Hal ini menjadikan Figh Siyasah tidak semata-mata
bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif dalam merumuskan kebijakan negara Islam maupun
negara yang mayoritas penduduknya Muslim. Figh Siyasah juga berfungsi sebagai instrumen
kritik terhadap kekuasaan agar pemerintahan tidak menyimpang dari prinsip keadilan,
perlindungan rakyat, serta tanggung jawab sosial yang menjadi inti dari ajaran Islam."’

Konsep al-Daulah al-Syar’iyyah al-Dustiiriyyah menurut Yusuf al-Qaradawi merujuk
pada bentuk negara yang berpijak pada prinsip-prinsip syariat Islam (syar’iyyah), namun
dijalankan melalui sistem ketatanegaraan modern yang berlandaskan konstitusi (dustdriyyah).
Qaradawi menolak anggapan bahwa negara Islam harus berbentuk teokrasi yang otoriter,
sebab dalam pandangannya Islam tidak mengenal sistem kekuasaan absolut yang
mengatasnamakan Tuhan. Negara yang syar’i justru adalah negara yang menjadikan nilai-
nilai Islam seperti keadilan, musyawarah, perlindungan hak rakyat, dan persamaan di hadapan
hukum sebagai fondasi utama. Dalam hal ini, konstitusi negara berfungsi sebagai instrumen
legal untuk menjamin agar kekuasaan tidak menyimpang dari prinsip-prinsip syariat serta
mencegah tirani penguasa.

8 Wahbah Az Zuhaili, “Al-Figh Al-Islamiy Wa Adillatuhu,” Daru Al-Fikri, Damaskus, 1985, 122.

9 Abu al-Hasan Al-Mawardi, Al-Ahkam Al-Sulthaniyyah Wa Al-Wilayat Al-Diniyyah (Beirut: Dar al-Kutub
al-‘limiyyah, 1989).

0 |bn Taymiyyah, Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Ishlah Al-Ra’i Wa Al-Ra’iyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘llmiyyah, 1998).

" Muhammad Igbal, “Figh Siyasah: Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Sistem
Ketatanegaraan Modern,” Jurnal Al-Daulah: Jurnal Hukum Dan Perundangan Islam 6, no. 2 (2016):
210-212.

148 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Lebih lanjut, Qardhawi menjelaskan bahwa negara syar’i-konstitusional harus
menempatkan rakyat sebagai bagian penting dalam legitimasi kekuasaan. Pemimpin tidak
memperoleh kekuasaan secara turun-temurun atau berdasarkan klaim suci, tetapi melalui
mekanisme yang sah, seperti bai’at modern yang dapat diwujudkan dalam bentuk pemilihan
umum. Sistem pemerintahan harus dijalankan dengan prinsip sydrd (musyawarah) yang
dalam konteks kontemporer dapat diwujudkan melalui lembaga parlemen atau dewan
perwakilan rakyat. Negara juga wajib menjamin hak-hak dasar warga negara, termasuk
kebebasan berpendapat, keadilan sosial, serta perlindungan terhadap minoritas. Dengan
demikian, konsep al-Daulah al-Syar’iyyah al-Dustiriyyah menegaskan bahwa Islam
kompatibel dengan sistem konstitusi modern selama substansi hukum dan kebijakan tetap
berada dalam koridor magashid al-syari’ah.?

Dalam kerangka tersebut, Qaradawi menekankan bahwa syariat bukan hanya dimaknai
sebagai hukum pidana (hudid) semata, tetapi lebih luas sebagai sistem nilai yang mencakup
tujuan-tujuan kemanusiaan seperti menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Oleh
karena itu, negara syar’i-konstitusional harus menegakkan supremasi hukum dan
menempatkan konstitusi sebagai alat kontrol kekuasaan yang mengikat penguasa maupun
rakyat. Qaradawi juga menggarisbawahi bahwa negara Islam ideal bukanlah negara yang
memaksakan agama secara represif, melainkan negara yang menjamin kemaslahatan publik
dan membangun peradaban berbasis moral Islam. Dalam konteks ini, al-Daulah al-Syar’iyyah
al-Dustariyyah menjadi bentuk sintesis antara syariat Islam dan tata negara modern, sehingga
relevan bagi negara-negara Muslim kontemporer yang mengadopsi sistem demokrasi dan
konstitusi.

Ali ‘Abd al-Raziq merupakan salah satu pemikir modern Islam yang terkenal karena
gagasannya mengenai pemisahan antara agama dan politik, terutama setelah runtuhnya
Kekhalifahan Utsmani pada tahun 1924. Dalam karya monumentalnya Al-Islam wa Ushul al-
Hukm, ia menegaskan bahwa Islam sebagai agama tidak menetapkan bentuk sistem
pemerintahan tertentu, termasuk konsep khilafah. Menurutnya, ajaran Islam lebih berorientasi
pada pembinaan moral, akidah, dan ibadah, sedangkan urusan pemerintahan merupakan
wilayah ijtihad manusia yang bersifat duniawi dan dapat berubah sesuai kebutuhan sosial-
politik. la juga menyatakan bahwa Nabi Muhammad SAW diutus sebagai rasul yang membawa
risalah agama, bukan sebagai pendiri negara dalam arti politik formal, sehingga kepemimpinan
Nabi tidak dapat dijadikan dalil kewajiban khilafah sebagai institusi agama.

Lebih lanjut, Ali ‘Abd al-Raziq berpandangan bahwa legitimasi kekuasaan politik tidak
harus bersumber dari otoritas agama, melainkan dari kesepakatan sosial dan kebutuhan
masyarakat. Oleh sebab itu, negara dapat dibangun dengan sistem modern seperti demokrasi
atau bentuk pemerintahan lain selama mampu menghadirkan keadilan dan kemaslahatan.
Pemikiran ini sering dianggap sebagai bentuk sekularisme dalam konteks Islam, karena ia
memisahkan otoritas agama dari otoritas politik secara konseptual. Namun, ia tidak
bermaksud menolak Islam, melainkan ingin menegaskan bahwa politik tidak boleh
memonopoli agama untuk kepentingan kekuasaan. Dengan gagasan tersebut, Ali ‘Abd al-
Razig memicu perdebatan besar di dunia Islam, sebab pemikirannya dianggap menggugat
konsep khilafah sebagai simbol persatuan umat dan legitimasi pemerintahan Islam klasik.'

12 Yusuf Al-Qaradawi, Min Figh Al-Daulah Fi Al-Islam (Kairo: Dar al-Syuruq, 1997).
13 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Dhaw’ Nushush Al-Syari'ah Wa Maqashidiha (Kairo:
Maktabah Wahbah, 2002).
4 Abd Al-Raziq, Al-Islam Wa Ushul Al-Hukm: Bahtsun Fi Al-Khilafah Wa Al-Hukm Fi Al-Islam (Kairo:
Matba‘ah Misr, 1925).
149 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Penelitian mengenai pemikiran politik Islam kontemporer telah banyak dilakukan
dengan berbagai fokus dan pendekatan. Berikut adalah perbandingan posisi penelitian ini
dengan jurnal-jurnal terdahulu:

Studi komparasi mengenai demokrasi dan sydra telah dilakukan oleh beberapa peneliti.
Farida Nur Afifiah dalam jurnalnya tentang implementasi demokrasi di Indonesia menegaskan
bahwa nilai-nilai demokrasi yang terkandung dalam Al-Qur’an bersifat aplikatif dan relevan
untuk diterapkan dalam sistem kenegaraan modern. Sementara itu, Ibia Muhammad Alif
Zaynah lebih menekankan prinsip demokrasi dari perspektif hadis, terutama terkait nilai
keadilan dan amanah sebagai dasar moral dalam praktik pemerintahan. Namun, penelitian ini
memiliki perbedaan mendasar karena tidak hanya berhenti pada kajian normatif teks suci,
melainkan menempatkan fokus pada komparasi ijtihad dua tokoh spesifik, yaitu Yusuf al-
Qaradawi dan Ali Abd al-Razig, dalam menginterpretasikan sumber ajaran Islam ke dalam
struktur kekuasaan dan konsep negara.

Selain itu, Abdul Fadhil dalam jurnal “Peta Pemikiran Politik Islam Modern” memetakan
aliran politik Islam modern ke dalam tiga kategori utama, yaitu rejeksionis, akomodatif, dan
sintesis. Kajian tersebut memberikan kerangka analisis yang bersifat makro dalam membaca
perkembangan pemikiran politik Islam secara umum. Berbeda dengan pendekatan tersebut,
penelitian ini bergerak lebih spesifik melalui mikro-analisis, yakni menelaah secara komparatif
pemikiran tokoh yang merepresentasikan kecenderungan akomodatif (Ali Abd al-Raziq) dan
sintesis (Yusuf al-Qaradawi), sehingga menghasilkan pemetaan yang lebih terarah mengenai
perbedaan orientasi dan argumentasi kedua tokoh dalam merespons hubungan agama dan
politik.

Penelitian-penelitian sebelumnya cenderung hanya memfokuskan pada pemikiran satu
tokoh secara mendalam atau mengkaji demokrasi dalam Islam secara umum. Research Gap
dalam studi ini terletak pada kurangnya analisis komparatif yang membenturkan dua kutub
ekstrem akomodatif-sekuler (Raziq) dan sintesis-konstitusional (Qardhawi) terkait isu
pembangunan kekuasaan. Kebaruan penelitian ini adalah penemuan bahwa meskipun kedua
tokoh memiliki titik pijak teologis yang berlawanan (kekuasaan dari Allah vs kekuasaan dari
rakyat), keduanya mencapai kesepakatan normatif mengenai karakteristik negara modern
yang melindungi hak dan kebebasan (daulah huquq wal hurriyah).

3. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan metode library research (studi kepustakaan) dengan
pendekatan komparatif-normatif. Data penelitian diperoleh melalui penelusuran dan
penelaahan sumber-sumber primer maupun sekunder, seperti kitab, buku ilmiah, jurnal
akademik, serta literatur yang relevan dengan pemikiran Yusuf al-Qaradawi dan Ali Abd al-
Raziq mengenai politik, negara, dan hukum Islam. Studi kepustakaan ini dilakukan untuk
memperoleh dasar konseptual yang kuat sekaligus memahami konteks historis dan intelektual
dari gagasan kedua tokoh secara sistematis dan mendalam.

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, reduksi data, yaitu
memilih dan memilah informasi yang relevan sesuai fokus penelitian. Kedua, deskripsi, yakni
memaparkan pandangan masing-masing tokoh secara objektif dan terstruktur berdasarkan
sumber yang ditemukan. Ketiga, analisis komparatif, yaitu membandingkan pemikiran
Qardhawi dan Ali Abd al-Raziq untuk menemukan titik persamaan, perbedaan, serta pola
argumentasi keduanya. Keempat, interpretasi normatif, yaitu mengevaluasi hasil
perbandingan tersebut dengan menggunakan kerangka figh siyasah mu‘ashirah untuk menilai
relevansi dan kontribusi pemikiran kedua tokoh dalam kehidupan bernegara kontemporer.
Melalui teknik analisis ini, penelitian diharapkan menghasilkan kesimpulan yang argumentatif
serta memberikan kontribusi ilmiah bagi pengembangan kajian politik Islam modern.

150 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Pembahasan

Pembangunan Kekuasaan Dan Demokrasi Dalam Pandangan Politik Dan Hukum
Islam Kontemporer

Islam adalah agama yang sempurna dan komprehensif pembahasannya. Termasuk
mengenai politik, yang dalam hal ini adalah pembangunan kekuasaan dan demokrasi. Dalam
membangun kekuasaan menurut Islam terdapat beberapa cara seperti. Ikhtiyar ahlul halli wal
aqdi, yaitu memutuskan pemimpin berdasarkan syuro beberapa orang yang dianggap
berkompeten dalam pengetahuan keagamaan. Selanjutnya ada metode Taurits, yaitu
pewarisan atau penunjukan langsung pengganti pemimpin sebelum masa kepemimpinan nya
habis. Terakhir dengan metode Ghalabah yaitu penaklukan. Dimana metode ini sejalan
dengan cara perluasan daerah Islam dan dakwah Islam pada zaman itu.

Di samping itu, dalam khazanah politik Islam dikenal beberapa bentuk sistem
kekuasaan (al-sulthah) yang menjadi pilar utama dalam penyelenggaraan pemerintahan.
Pertama, As-Sulthah al-Tasyri‘iyyah, yaitu kekuasaan legislatif dalam menetapkan hukum.
Dalam perspektif Islam, kewenangan penetapan hukum pada hakikatnya bersumber dari Allah
SWT sebagai pembuat syariat (al-syari'), sehingga manusia tidak memiliki otoritas mutlak
untuk membuat hukum secara bebas, melainkan hanya berwenang merumuskan ketentuan
hukum melalui ijtihad yang tidak bertentangan dengan Al-Qur'an dan Sunnah. Kedua, As-
Sulthah al-Tanfidziyyah, yakni kekuasaan eksekutif yang berfungsi melaksanakan dan
menjalankan kebijakan pemerintahan berdasarkan ketentuan hukum yang berlaku. Ketiga, As-
Sulthah al-Qadh&’iyyah, yaitu kekuasaan yudikatif yang berkaitan dengan tugas dan
wewenang peradilan dalam menyelesaikan sengketa serta menegakkan keadilan di tengah
masyarakat. Ketiga sistem kekuasaan tersebut menunjukkan bahwa Islam memiliki kerangka
konseptual dalam pembagian fungsi pemerintahan demi menjaga tertib sosial dan keadilan
publik.

Lebih lanjut, Al-Qur’an juga menggunakan beberapa istilah berbeda untuk menyebut
konsep kepemimpinan dan otoritas politik. Istilah khalifah disebutkan dalam Qs. Shad ayat 26
yang menggambarkan mandat kepemimpinan untuk menegakkan hukum dengan adil dan
tidak mengikuti hawa nafsu (s &8 ¥ Galb Gl G Q6 (as¥) b Al &b U 3,13). Istilah
imadmah terdapat dalam Qs. Al-Baqarah ayat 124 yang menunjukkan pemimpin sebagai
teladan dan pengarah umat (Wl Gl diela 3 J&). Selain itu, Al-Qur'an juga menggunakan
istilah Mulk dalam Qs. Al-Baqarah ayat 247 untuk meru;uk pada kekuasaan kerajaan atau
otoritas pemerintahan dalam bentuk monarki (15& &3flda &0 Gas 3 40 &) 1add 241 J85). Adapun istilah
sulthan digunakan dalam Qs. An-Nis&’ ayat 90 yang mengandung makna kekuasaan atau
dominasi yang diberikan oleh Allah SWT (bl &l s 3i5).

Ragam istilah tersebut menunjukkan bahwa konsep kepemimpinan dalam Islam
memiliki dimensi yang luas, baik dalam konteks moral-spiritual maupun dalam aspek struktural
kenegaraan.Dengan ragam sebutan itu menggambarkan bahwa Islam sangat jelas terhadap
kekuasaan dan bagaimana penguasa itu bertindak seharusnya dalam Islam.

Menurut Khalid Muhammad Khalid, dalam al-Dimuqratiyah. Demokrasi dipandang
sebagai sistem pemerintahan yang ditegakkan di atas dua prinsip: pemerintahan partisipatif
(participatory politics) dan hak-hak asasi manusia. Mereka melihat demokrasi sebagai sistem
pemerintahan yang mengikutsertakan rakyat dalam mengambil keputusan dan
memperhatikan hak-hak yang diperintah, hak berekspresi, hak mengontrol tindakan
penguasa, hak untuk diperlakukan sama di depan hukum (equality before the law)'®.

> &

15 Jalaluddin Rakhmat, Islam dan Demokrasi, h. 52.
151 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Demokrasi dalam pengertian di atas bukan saja tidak bertentangan dengan Islam,
tetapi mewujudkan ajaran Islam itu dalam kehidupan bernegara. Secara singkat
argumentasinya adalah sebagai berikut:

1) Banyak ayat-ayat al-Qur'an dan Hadits yang memerintahkan untuk bermusyawarah.
“Dan urusan meraka dimusyawarahkan di antara mereka” (QS. Asy-Syura: 38), disebut
sebagai ciri masyarakat mukmin. “Bermusyawarahlah dengan mereka dalam segala
urusan’. (QS. Al Maidah: 159) adalah perintah kepada Nabi Muhammad SAW. Dalam
Hadits Nabi bersabda: “Tidak akan gagal orang yang bermusyawarah”. Konsultasi
dengan yang diperintah, dicontohkah oleh para shahabat Nabi, bahkan Tuhan
menyatakan bahwa pemerintahan yang Islami adalah khilafah. Khilafah ditandai antara
lain dengan syura (musyawarah). la membandingkan pemerintahan pada masa
Khulafa’ al-Rasyidin dengan pemerintahan Muawiyah seraya memberikan contoh-
contoh berkenaan dengan ada atau tidaknya syura.

2) Islam seperti termaktub dalam al-Qur’an dan al-Sunnah menganjurkan orang untuk
berani mengatakan yang benar. Nabi Muhammad SAW. Mengatakan kebenaran di
depan penguasa yang dzalim, Islam melarang rakyat menanti pimpinan yang dzalim.
Kontrol terhadap penguasa bahkan merupakan salah satu sendi ajaran Islam yang
lazimnya disebut sebagai amar ma’ruf nahi munkar. Hak untuk diperlakukan sama
didepan hukum ditegaskan dengan merujuk kepada ayat-ayat al-Qur’an dan hadits-
hadits Nabi SAW. Berkenaan dengan keadilan. Contoh-contoh tentang keadilan
khulafa’ al-Rasyidin sering dikemukakan untuk memperkuatnya.

Tetapi, dalam Islam terdapat berbagai pendapat dari kalangan cendekiawan Muslim
terkait dengan demokrasi dan Sydra, dimana pendapat tersebut terbagi menjadi tiga kelompok
yang masing-masing mengatakan, demokrasi dan Sy(dra saling bertolak belakang, demokrasi
dan Sy(ra bertentangan, dan pendapat yang menyetujui adanya persamaan dan perbedaan
antara demokrasi. Seperti Al-Maududi yang merupakan salah satu ulama yang menolak
demokrasi, lalu Muhammad Igbal berpendapat bawah demokrasi yang diyakini dari rakyat oleh
rakyat, dan untuk rakyat telah mengabaikan keberadaan agama. Disamping itu Yusuf al-
Qardhawi dan Salim Ali al-Bahnasawi memandang demokrasi sudah sesuai dengan Islam.
Pertengahan antara keduanya terdapat Muhammad Imara yang tidak menolak dan tidak
menerima secara mutlak demokrasi yang ada.

B. Pemikiran Qardhawi Tentang Pembangunan Kekuasaan Dan Demokrasi

Dalam bukunya Min Figh al-Daulah fi al-Islam dan Madkhal li Dirdsat al-Syariah al-
Isldmiyyah,Yusuf Qardhawi secara khusus banyak membahas tentang fondasi negara yang
disusun berdasarkan syariat Islam. Qardhawi menyebut negara tersebut sebagai al-Daulah
al-Syar’iyyah al-Dustdriyyah.'® yakni sebagai sebuah daulah konstitusional yang berdasarkan
pada prinsip-prinsip dasar syariat Islam. Konstitusinya tercermin dalam aturan-aturan Islam
dan hukum-hukum syariat yang termatub dalam al-Qur'an dan al-Hadits, baik mengenai
masalah akidah, ibadah, akhlak, muamalah, maupun berbagai aspek kehidupan lainnya.

Menurut Qardhawi bentuk yang digunakan oleh Daulah Islam tidak begitu penting,
begitu pula nama yang dipakainya. Qardhawi menjelaskan konsep negara modern dalam
tinjauan Islam, diantaranya:

1) Daulah Madaniyah

Daulah Madaniyah merupakan daulah atau negara yang berdasarkan baiat dan
musyawarah, orang-orangnya dipilih yang kuat dan dapat dipercaya, dapat diandalkan
dan berpengatahuan. Siapa pun yang tidak memenuhi syarat-syarat ini, maka dia tidak

16 Al-Qardhawiy, Yusuf, Min Figh Ad-Dualah fi Al-Islam, (Bairut: Dar As-Syurug, 1968), h.33

152 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



layak memegang daulah, kecuali dalam keadaan terpaksa atau tidak ada pilihan yang
lain, dan tentu saja dalam batasan yang memang masih diperbolehkan.'”

Adapun peran ulama dalam daulah ialah sebagai pemberi nasihat yang dialamatkan
kepada para pemimpin orang-orang Muslim maupun secara umum kepada ummat. Hal
ini bertujuan agar daulah dapat berjalan di atas jalan Islam yang benar. Ulama juga
berkewajiban menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang mungkar dengan
hikmah dan contoh yang baik. Oleh karenanya daulah harus membantu para ulama,
sehingga mereka dapat melaksanakan kewajiban memberi nasihat, dakwah, menyuruh
kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang mungkar. Sehingga diperlukan panitia
atau mahkamah yang konstitusional (dustury). Setiap ketetapan undang-undang atau
hukum harus disodorkan kepada mereka, agar tidak ada sesuatu yang bertentangan
dengan Islam.™®

Daulah madaniyah adalah daulah yang ditegakkan di bumi menggunakan hukum-
hukum langit, bertugas menjaga perintah dan larangan Allah di tengah manusia.

2) Daulah ‘Alamiah

Daulah Islam ialah daulah yang terbuka bagi setiap orang Mukmin, bebas tanpa ada
paksaan dan tekanan. Disebut daulah Internasional karena memiliki risalah yang
mendunia, perbedaan etnik, wilayah, bahasa, warna kulit melebur dan disatukan oleh
iman. Hal ini memungkinkan untuk ditegakkannya hukum Islam di suatu wilayah karena
adanya kesatuan wilayah Islam, kesatuan rujukan syariat dan kesatuan kepemimpinan
yang tersentralisir.'®

Daulah ini tidaklah menolak keberdaaan orang-orang non-Muslim dengan
keyakinannya. Negara Islam siap menerima kehadiran mereka dan siap melindungi
selagi mereka mau menerima hukum-hukum sipil yang juga berlaku atas mereka.
Sedangkan yang berkaitan dengan keyakinan, akidah, ibadah dan kondisi-kondisi
individual, maka mereka bebas melakukannya sesuai dengan apa yang diperintahkan
agama mereka.?°
3) Daulah Syar’iyyah Dusturiyah

Negara Islam adalah negara konstitusional yang merujuk kepada syariat.
Konstitusinya tercermin dalam prinsip-prinsip Islam dan hukum-hukum syariat yang
disebutkan di dalam Al-Qur'an dan yang dijelaskan Sunnah Nabi, baik mengenai
masalah akidah, ibadah, akhlak, muamalah maupun berbagai macam hubungan.
Konsep ini didasarkan pada surat Al-Maidah ayat 50-49.

4) Daulah Syuriyah

Negara Islam bukanalah kekuasaan ala Kisra yang membatasi kekuasaan pada
satu keluarga atau kerabat dari satu keluarga, sehingga anak bisa mewarisi kekuasaan
dari ayah-ayahnya sebagaimana mereka menerima warisan harta dan peninggalan.
Prinsip-prinsip negara Islam lebih utama daripada sistem demokrasi, akan tetapi bukan
hasil jiplak dari demokrasi Barat. Negara Islam serupa dengan sistem demokrasi dalam
pemilihan pemimpin yang dilakukan oleh umat, tidak boleh ada paksaan untuk
mengangkat seseorang sebagai pemimpin apapun keadaanya. Kesamaan lainnya ialah
pemimpin harus bertanggung jawab di hadapan dewan legislatif dari ahlus-syuro atau
ashabul-halli wal aqdi (seperti DPR, MPR atau parlemen). Bahkan badan legislatif bisa

7 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fighid-daulah fil Islam hal.31

'8 Ibid hal.44

19 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fighid-daulah fil Islam hal.33-34
20 |bid hal.46

153 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



mencopotnya jika dia telah dirasa telah menyimpang dan berlaku semena-mena serta
tidak mau menerima nasihat.?'
5) Daulah Hidayah
Tugas negara Islam yang paling besar adalah menyebarkan dakwah dan risalah ke
seluruh dunia dan segala pelosok, menunjuki manusia kepada Allah, menyingkirkan
setiap rintangan dari jalan Islam, menyeru manusia dengan bahasa dan tarap
pendidikan mereka, agar mereka bisa memahaminya sesuai dengan apa yang ada
dalam Al-Qur’an. Inilah tugas negara Islam dan bukanlah tugas negara Islam sebagai
penarik pajak, karena masih banyak negara yang memprioritaskan kesibukannya pada
penimbunan kekayaan yang berasal dari kantong rakyat dengan menggunakan
berbagai sarana.??
6) Daulah li Himayati Dhuafa
Negara Islam melindungi orang-orang yang lemah bukan untuk melindungi orang-
orang yang kuat. Negara Islam mewajibkan pengeluaran zakat yang diambil dari orang-
orang kaya lalu diberikan kepada orangorang miskin, sebagaimana ia harus mencari
pemasukan dari sumber-sumber lain seperti tebusan dan lain-lain, agar orang-orang
yang lemah, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan ibnu sabil memperoleh haknya
sehingga kekayaan tidak berputar di kalangan yang kaya saja.?®
7) Daulah Al-Huquq wal Hurriyah
Negara Islam adalah negara yang melindungi hak dan kebebasan, sebagai
pengejawantahan iman dan komitmen, bukan sekedar bualan dan omomg kosong
belaka. Hak hidup, hak milik, hak berkecukupan dalam hidup, hak keamanan beragama,
jiwa, kehormatan diri, harta dan keturunan, dianggap sebagai lima atau enam urgensi
dalam pandangan syariat Islam. Bahkan Pembuat syariat telah menetapkan hukuman
yang berat ataupu qisas untuk memberikan perlindungan sehingga tidak terjadi
pelanggaran atas hak dan kebebasan ini.?*
8) Daulah Mabadiu wa Akhlaq
Negara Islam adalah negara yang berprinsip dan berakhlak, komitmen dan tidak
menyimpang, baik di dalam maupun di luar wilayahnya, menghadapi orang yang disukai
maupun yang tidak disukai. Negara Islam menghimpun akhlak-akhlak yang mulia dan
Nabi pun diutus untuk menyempurnakannya. Hal ini dikarenakan akhlak merupakan
kemuliaan bagi kehidupan manusia. Negara Islam meyakini satu akhlak, yaitu akhlak
yang berlaku bagi semua manusia, artinya tidak membedabedakan bagaimana
bersikap. Negara Islam mewajibkan pemenuhan janji kepada semua orang yang dicinta
maupun yang dibenci.?> Negara Islam mewajibkan pemenuhan janji, memegang teguh
amanat walaupun mereka khianat. Negara Islam mengharuskan jujur kepada semua
orang sekalipun mereka berdusta.?®
Salah satu pendapat Yusuf Qardhawi mengenai Islam dan Demokrasi sejalan dengan
prinsip-prinsip dan nilai-nilai Islam, Hakikat demokrasi yang dimaksud adalah yang sesuai
dengan Islam, seperti dijelaskan Yusuf Qardhawi adalah: “bahwa rakyat memilih orang yang
akan memerintah dan menata persoalan mereka, tidak boleh dipaksa kan kepada mereka
penguasa yang tidak mereka sukai atau rezim yang mereka benci. Mereka diberi hak untuk
mengo reksi penguasa bila ia keliru, diberi hak untuk mencabut dan menggantinya bila ia

21 |bid hal 51-52
22 |bid hal.46
23 |bid hal.49
24 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fighid-daulah fil Islam, hal.59
25 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fighid-daulah fil Islam, hal.62
26 |bid hal.67
154 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



menyimpang, mereka tidak diboleh digiring dengan paksa untuk mengikuti berbagai sistem
ekonomi, sosial, dan politik yang tidak mereka kenal dan tidak pula mereka sukai. Bila
sebagian dari mereka menolak, maka mereka tidak boleh disiksa, dianiaya, dan dibunuh”.?’
Menurut beliau bahwa Sesungguhnya sisi liberalisme demokrasi yang paling baik adalah sisi
politiknya, yang tercermin dalam penegakan kehidupan perwakilan, di dalamnya rakyat dapat
memilih wakil-wakil mereka yang akan memerankan kekuasaan legislatif di parlemen, dan di
dalam satu maijelis atau dua majelis.

Konsep jjma dalam Islam hampir sama dengan konsep konsensus dalam demokrasi.
Apabila ulama-ulama tidak semuanya mencapai kata sepakat, maka dilakukanlah voting untuk
menentukan suara mayoritas. Karena seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, klaim
kebenaran dari dua orang itu lebih mendekati kebenaran daripada klaim kebenaran dari satu
orang. Artinya, suara mayoritas lebih mendekati kebenaran daripada suara minoritas. Konsep
voting ini juga mirip dengan konsep demokrasi yang mengutamakan suara mayoritas. ltulah
pemikiran Qardhawi tentang Islam dan demokrasi.

Menurut Qardhawi demokrasi sejalan dengan Islam hal tersebut bisa dilihat dari
beberapa hal antara lain:

1) Dalam demokrasi proses pemilihan melibatkan banyak orang untuk mengangkat
seorang kandidat yang berhak memimpin dan mengurus keadaan mereka. Tentu saja,
mereka tidak boleh akan memilih sesuatu yang tidak mereka sukai. Demikian juga
dengan Islam. Islam menolak seseorang menjadi imam shalat yang tidak dikehendaki
oleh makmum dibelakangnya.

2) Usaha setiap rakyat untuk meluruskan penguasa yang tiran juga sejalandengan
Islam. Bahkan amar ma‘“ruf dan nahi munkar serta memberikan nasihat kepada
pemimpin adalah bagian dari ajaran Islam. Ketika pemilihan umum termasuk jenis
pemberian saksi. Karena itu, siapa saja yang mempunyai hak pilih dan tidak
menggunakan hak pilihnya sehingga calon yang seharusnya pantas untuk dipilih
menjadi kalah dan suara mayoritas berada pada kandidat yang sebenarnya tidak
pantas, maka ia telah melanggar perintah Allah untuk memberikan kesaksian pada
saat dibutuhkan

3) Penetapan hukum yang berdasarkan suara mayoritas juga tidak bertentangan dengan
prinsip Islam. Berkenaan dengan hal ini, sikap Umar terhadap enam orang yang
tergabung dalam syura. Mereka ditunjuk Umar sebagai kandidat khalifah dan
sekaligus memilih salah seorang di antara mereka untuk menjadi khalifah
berdasarkan suara terbanyak. Sementara, yang lain yang tidak terpilih harus taat dan
patuh. Jika suara yang keluar tiga lawan tiga, mereka harus memilih seseorang yang
dirasakan paling layak dari luar mereka, yaitu Abdullah Ibn Umar. Contoh lain adalah
penggunaan pendapat jumhur ulama dalam masalah khilafiyah. Tentu saja, suara
mayoritas yang diambil ini adalah selama tidak bertentangan dengan nash syariat
secara tegas.

C. Pemikiran Ali Abd Raziq Tentang Pembangunan Kekuasaan Dan Demokrasi

Menurutnya, dalam Negara ini agama dipentingkan negara hanya urusan duniawi tidak
menyangkut urusan berkepentingan. Maksudnya negara berkepentingan pada agama,
tegasnya agama berguna bagi negara dan agama pun berkepentingan pada negara yang kuat
akan memperkuat agama. Di sini dipahami bahwa ia memisahkan antara agama dan Negara.
Namun keduanya saling membutuhkan.

27 Qardhawi, “litihad baru seputar Sistem Demokrasi Multipartai, Keterlibatan Wanita di dewan
Perwakilan, Partisispasi dalam Pemerin tahan Sekuler" hal. 167
155 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Ali Abdul Raziq berpendapat bahwa bentuk negara yang tepat yaitu republik, karena
republik lebih cocok di samping ia pernah mendirikan partaipartai politik dan lebih cenderung
pada liberalisme atau sekulerisme. Prinsip dasar kekuasaan negara menurut Ali adalah
demokrasi karena masyarakat yang akan memilih pemimpin mereka dan kekuasaannya ada
di tangan rakyat tidak ada di tangan Tuhan. Karena negara hanya urusan duniawi saja tidak
menyangkut urusan agama. Jadi, hanya rakyatlah yang mempunyai kekuasaan yang absolut,
pemimpin hanya melaksanakan tugas-tugas yang diamanatkan oleh rakyat, karena negara
kebutuhan duniawi, jadi menurut Ali, demokrasilah yang paling pantas untuk prinsip dasar
kekuasaan.

Dengan demikian, negara yang ideal menurut Ali ialah negara yang berasaskan
humanisme universal yang memperjuangkan rakyatnya, demokrasi dan keadilan sosial, yaitu
negara sekuler bagi kaum muslimin dan nonmuslim yang hidup di negara itu. Negara yang
berasaskan humanisme universal dan sistem demokrasi ditunjang oleh rakyat yang berdaulat
dalam rangka mencapai kemajuan dan keadilan sosial tanpa melibatkan agama.

Dalam membangun tesis pemisahan antara agama dan politik, Ali dalam hal tertentu
tampak dipengaruhi oleh pemikiran Ibn Khaldun yang dikenal sebagai Bapak Sosiologi dalam
Islam maupun Barat modern. Ali mengikuti Khaldun dalam pencarian sumber kekuasaan dari
sebab-sebab alamiyah dan bukan dari sebab-sebab ilahiyah. Oleh karena itu Ali, seperti juga
Khaldun memberi penyediaan pintu masuk untuk menerima kekuasaan raja atau kekuasaan
sekular dan bukan khilafah (kekuasaan atau rezim yang memperoleh keabsahan ilahiah).

Jelas sudah mengenai konsep demokrasi yang dianut oleh Ali Abdul Raziq yaitu negara
yang ideal menurut Ali ialah negara yang berasaskan humanisme universal yang
memperjuangkan rakyatnya, demokrasi dan keadilan sosial, yaitu negara sekuler bagi kaum
muslimin dan non-muslim yang hidup di negara itu. Negara yang berasaskan humanisme
universal dan sistem demokrasi ditunjang oleh rakyat yang berdaulat dalam rangka mencapai
kemajuan dan keadilan sosial tanpa melibatkan agama.

Dia adalah pengusung pemikiran liberal mesir modern dan dianggap juga sebagai
pengusung sekularisme. Menurutnya bahwa umat Islam adalah komunitas religius dan risalah
tidak terkait dengan pemerintahan. Artinya, ia jelas-jelas memisahkan keberadaan Islam dan
negara. dan jelas bahwa Ali abd raziq menolak keberadaan khalifah, dimana banyak ulama
yang berpendapat negara dan Islam adalah satu kesatuan dan menganggap khalifah adalah
jalan paling tepat dalam pengaplikasiannya.

Ali Abdul Razig menandaskan bahwa umat Islam yang berkeyakinan Islam adalah
agama yang mengatur urusan agama dan negara sekaligus, menggunakan dua landasan
berikut sebagai alasan?® :

1) ljma’ para sahabat dan tabi’in. Hal itu disimpulkan bahwa beberapa saat setelah
Rasulullah wafat, semua bersegera membai’at Abu Bakar as-Shiddiq. Mereka
menyerahkan perkara umat kepadanya. Hal itu juga berlanjut pada masa-masa
berikutnya sehingga menjadi ijma’ yang dijadikan sandaran wajibnya mengangkat
khalifah.

2) Pengangkatan khalifah merupakan sebuah keniscayaan untuk memanifestasikan
syi'ar agama dan terciptanya kemaslahatan umat/ rakyat. Syi'ar itu seperti amar
ma’ruf nahi munkar yang tak diragu kan lagi wajibnya dua hal tersebut. Jika
menegakkan perkara waijib ini sebuah keniscayaan, maka konklusinya mengangkat
khalifah adalah perkara waijib syar’i.

28 Ali Abdul Raziq, al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahs fi al-Khilafah wa al-Hukumabh fi al-Islam (Mesir:
Mathba’ah Misr, 1925) hal 12-13
156 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



la tidak mendapati adanya alasan atau dalil yang bersumber dari al-Qur’an yang
menunjuk adanya kewajiban membentuk khilafah atau mengangkat khalifah yang diangkat
oleh kelompok ini. Karenanya, menurut Ali Abdul Raziq, mereka terkadang menggunakan dalil
adanya ijma’ dan tidak jarang pula beralih ke dalil logika pada saat yang lain?®. Ada beberapa
ayat menurut Ali yang kerap digunakan sebagai sandaran, di antaranya dalam surat An-Nisa
ayat 59 dan 83 yang berbunyi: )
I35 83808 eon b 22 5 G Sakie LaT1 Jfs O350 1 saihaly il ) saslal 1350 caall il

A28 >

@ 3035 (al3 s A 5 a1 o5l i 3 A )

3ehe 43y Gl Al 2 a1 1l (15 I3l B 6385 5% 1381 Cas Al T el ol ghela 1
AY a8 ) RN ARy e s e i (e V35 8

Ali Abdul Razig memandang bahwa dua ayat ini tidak dapat dijadikan dalil wajibnya
khilafah secara syar’i®®. la pun menambahkan, bahwa selain al-Qur'an tidak memberikan
landasan bagi wajibnya mengangkat khalifah, hadits pun demikian adanya.

1) Ali Abdul Raziq menerima bahwa jma’ adalah dalil syar’i. Hanya dalam
permasalahan khilafah, ia menolak adanya ijma’ yang menjadi dalil wajibnya
khilafah secara syar’i. la beralasan apa yang dilakukan para khalifah adalah murni
tindakan politik dan mereka berlomba menuju singgasana kekhalifahan adalah
semata untuk kepen tingan mereka, bukan untuk kepentingan agama3'. Umat Islam
sendiri berbeda pendapat dalam masalah kekuasaan khalifah: apakah berasal dari
Tuhan ataukah bukan. Ali Abdul Raziq menjelaskan dua kelompok tersebut sebagai
berikut3?:

a) Kelompok pertama: adalah kaum Muslim pada umumnya. Mereka
memandang bahwa kekuasaan khalifah berasal dari Tuhan. Menurut Al
Abdul Raziq, kelompok ini menganggap khalifah adalah bayangan Tuhan di
bumi. Ali Abdul Raziq memberi contoh bahwa khalifah al-Manshur
mendeklarasikan dirinya sebagai sultan Tuhan di bumi.

b) Kelompok kedua, kelompok ini berpandangan bahwa kekuasaan khalifah
berasal dan didapat dari umat nya. Umatlah yang memberinya kekuasaan
dan umat pulalah sumber kekuasaan dan kekuatannya.

Menurut Ali Abdul Raziq, perbedaan ini sesungguhnya sama dengan apa yang
berkembang di Eropa mengenai teori kekuasaan. Kelompok pertama mewakili teori
Thomas Hobbes, sedangkan kelompok kedua menganut teori John Locke.®® Ali Abdul
Raziq juga mengkritik dalil ijma’ dengan mempertanyakan, bagaimana mereka
mengatakan terjadinya ijma’ sementara ada orang atau kelompok yang berbeda
pendapat. la menyebut di antaranya adalah kaum Khawarij dan al-Asham dari kalangan
Mu’tazilah.3*

2) Ali Abdul Raziq menolak dalil logika bahwa pembentukan khilafah dan mengangkat
khalifah waijib untuk dapat melangsungkan kemaslahatan umat dan agama. la
berpendapat hal itu sudah menjadi sesuatu yang otomatis inheren dalam setiap
sistem, tidak hanya monopoli khilafah. Menurutnya, semua bangsa tanpa
memandang agama memerlukan sistem untuk mengatur kemaslahatannya. Sistem

29 |bid hal.14

30 |bid hal. 15 L o sy Cull ABAT IS mhoay Legd o ) Qlallle Halll oS1 LaiS
31 Ali Abdul Razig, Ibid., 21-38.

32 |bid 7-9

33 |bid hal.11

34 |bid hal.33

157 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



itu dapat berwujud apa saja, khilafah salah satunya. Karenanya, mengkhususkan
khilafah sebagai satu-satunya yang “direstui” agama adalah satu hal yang tidak
dapat diterima. Ali Abdul Razig berpendapat agama tidak punya peran di sini. Islam
tidak pernah memerintahkan adanya khilafah dan tidak juga melarangnya. Semua
bentuk dan sistem kenegaraan dan bagaimana menjaga kemaslahatan umat yang
digunakan suatu bangsa adalah didasarkan kepada kemampuan akal dan
pengalaman hidup.3®

D. Perbandingan Pemikiran Yusuf Qardhawi dan Ali Abdul Raziq Tentang Kekuasaan
Dan Demokrasi Dalam Politik Islam

Pemikiran Yusuf al-Qaradawi dan Ali ‘Abd al-Raziq sama-sama lahir dari kegelisahan
intelektual terhadap hubungan agama dan kekuasaan dalam dunia Islam modern. Keduanya
sepakat bahwa persoalan politik tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial yang terus
berkembang dan menuntut pembacaan ulang terhadap tradisi politik Islam klasik. Dalam
konteks demokrasi, keduanya juga mengakui pentingnya prinsip keadilan, kesejahteraan
rakyat, serta perlunya mekanisme yang mampu mengontrol kekuasaan agar tidak jatuh pada
tirani. Dengan demikian, baik Qardhawi maupun Razig memiliki titik temu dalam melihat
urgensi sistem pemerintahan yang mengedepankan kemaslahatan publik dan mencegah
absolutisme kekuasaan.

Persamaan lainnya terletak pada pandangan bahwa Islam tidak menetapkan bentuk
negara yang baku secara rigid seperti model tunggal pemerintahan. Qardhawi menganggap
bentuk negara dapat menyesuaikan konteks zaman selama tidak bertentangan dengan prinsip
syariat dan magashid al-syari'ah. Sementara itu, Ali ‘Abd al-Raziq bahkan lebih tegas
menyatakan bahwa bentuk pemerintahan sepenuhnya merupakan ranah ijtihad manusia yang
bersifat duniawi. Keduanya sama-sama membuka ruang bagi sistem modern seperti
demokrasi, konstitusi, dan parlemen, walaupun dengan landasan argumentasi yang berbeda.
Kesamaan ini menunjukkan bahwa keduanya menolak model politik Islam yang statis dan
cenderung tekstual, serta mendukung fleksibilitas dalam tata kelola negara.

Namun, perbedaan paling mendasar di antara keduanya terletak pada posisi syariat
dalam struktur negara. Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa negara ideal adalah al-Daulah
al-Syar’iyyah al-Dusturiyyah, yakni negara konstitusional yang menjadikan syariat sebagai
sumber nilai, norma, dan orientasi hukum, walaupun pelaksanaannya dapat menggunakan
sistem demokrasi modern. Demokrasi menurut Qardhawi dipandang kompatibel dengan Islam
karena sejalan dengan prinsip syura, keadilan, serta pengawasan rakyat terhadap penguasa.
Sebaliknya, Ali ‘Abd al-Raziq berpandangan bahwa Islam tidak mewajibkan pembentukan
negara berbasis agama, dan tidak mensyaratkan syariat sebagai sumber formal sistem politik.
la menempatkan agama lebih sebagai pedoman spiritual dan moral, sedangkan politik adalah
urusan rasional manusia yang dapat diatur secara sekuler sesuai kebutuhan masyarakat.

Perbedaan berikutnya tampak pada cara keduanya memahami konsep kekuasaan
dan legitimasi kepemimpinan. Qardhawi menilai bahwa kekuasaan harus memperoleh
legitimasi melalui mekanisme syar’i dan sosial sekaligus, yaitu dengan menggabungkan
prinsip bai’'at (legitimasi umat) dalam bentuk modern seperti pemilu. Dalam pandangannya,
pemimpin bukan hanya bertanggung jawab secara sosial-politik, tetapi juga secara moral-
religius karena kepemimpinan merupakan amanah yang kelak dipertanggungjawabkan di
hadapan Allah. Adapun Ali ‘Abd al-Raziq menolak anggapan bahwa kepemimpinan politik
memiliki legitimasi religius, sebab menurutnya Nabi Muhammad SAW tidak mendirikan negara
dalam makna politik formal, melainkan hanya menyampaikan risalah agama. Oleh karena itu,

35 |bid hal.103
158 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



legitimasi kekuasaan menurut Raziq sepenuhnya berasal dari kontrak sosial, kehendak rakyat,
dan kebutuhan historis masyarakat, bukan dari mandat agama.

Dalam konteks demokrasi, Qardhawi menerima demokrasi sebagai instrumen
modern yang dapat digunakan untuk menerapkan nilai-nilai Islam seperti musyawarah,
keadilan, amar ma’ruf nahi munkar, dan perlindungan hak rakyat. Demokrasi baginya bukan
ideologi Barat yang harus ditolak, melainkan perangkat politik yang dapat diislamisasi melalui
maqashid al-syari’ah. Sedangkan Ali ‘Abd al-Raziq memandang demokrasi lebih sebagai
sistem politik rasional yang berdiri independen dari agama, sehingga penerapannya tidak
harus dibingkai dalam konsep syura atau syariat. Demokrasi bagi Raziq merupakan bentuk
ijtihad politik modern yang sah karena agama tidak menetapkan sistem pemerintahan tertentu.
Dengan demikian, perbedaan mereka bukan pada penerimaan demokrasi semata, tetapi pada
basis legitimasi dan justifikasi normatif demokrasi tersebut.

Tabel 1. Perbandingan Pemikiran Qardhawi dan Ali Abdul Raziq

Aspek
Perbandingan

Yusuf al-Qaradawi

Ali ‘Abd al-Raziq

Pandangan Dasar
Tentang Politik
Islam

Politik merupakan bagian dari ajaran
Islam yang harus diarahkan untuk
mewujudkan maqashid al-syari’ah dan
kemaslahatan umat.

Politik bukan bagian dari ajaran agama,
melainkan urusan duniawi yang bersifat
rasional dan hasil ijtihad manusia.

Konsep Negara
Ideal

Negara ideal adalah al-Daulah al-
Syar’iyyah al-Dustdriyyah, yakni negara
konstitusional yang berlandaskan nilai
syariat.

Negara tidak harus berbasis agama;
bentuk negara sepenuhnya ditentukan
oleh kebutuhan masyarakat dan
perkembangan sejarah.

Konsep
Kekuasaan

Kekuasaan adalah amanah yang harus
dijalankan sesuai prinsip keadilan,
musyawarah, dan tanggung jawab
agama.

Kekuasaan adalah kontrak sosial yang
dibangun oleh rakyat dan tidak memiliki
legitimasi religius.

Sumber Legitimasi
Pemimpin

Legitimasi berasal dari umat melalui
bai’at yang dapat diwujudkan dalam
pemilu modern serta tetap terikat nilai
syariat.

Legitimasi berasal dari kesepakatan
rakyat dan kebutuhan sosial-politik tanpa
dasar mandat agama.

Sikap Terhadap
Demokrasi

Demokrasi dapat diterima sebagai
sistem modern karena sejalan dengan
prinsip sydré dan pengawasan
kekuasaan.

Demokrasi diterima sebagai sistem
rasional modern yang independen dari
agama.

Konsep Syiira
(Musyawarah)

Sy(ra adalah prinsip syariat yang wajib
diterapkan dan dapat diinstitusionalisasi
melalui parlemen.

Sy0réa bukan kewajiban politik agama;
sistem pemerintahan sepenuhnya
ditentukan manusia.

Hubungan Agama
Dan Negara

Agama harus menjadi dasar moral dan
normatif dalam negara; negara waijib
menjaga nilai Islam.

Agama dan negara harus dipisahkan
agar agama tidak diperalat oleh
kekuasaan politik.

Tujuan Utama
Pemerintahan

Menegakkan keadilan, menjaga
kemaslahatan publik, serta
merealisasikan magashid syariah.

Menjamin keteraturan sosial dan
kesejahteraan rakyat melalui sistem
politik yang dipilih manusia.

Implikasi
Terhadap Hukum
Modern

Hukum negara harus sejalan dengan
prinsip syariat dan tidak bertentangan
dengan nilai Islam.

Hukum negara bersifat produk sosial-
politik; dapat berubah sesuai
kesepakatan dan perkembangan
masyarakat.

Secara keseluruhan, Qardhawi dapat dipahami sebagai tokoh yang mengusung
pendekatan sintesis, yakni mengintegrasikan nilai syariat dengan mekanisme demokrasi
modern melalui konsep negara syar’i-konstitusional. Sementara itu, Ali ‘Abd al-Raziq

159 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



merepresentasikan pendekatan akomodatif-sekuler, yakni memisahkan agama dari struktur
formal negara demi membuka ruang kebebasan politik dan rasionalitas publik. Jika Qardhawi
memandang agama harus menjadi fondasi moral dan normatif dalam politik, maka Raziq
menekankan bahwa politik tidak boleh diposisikan sebagai bagian dari agama agar agama
tidak dijadikan alat legitimasi kekuasaan. Perbandingan ini menunjukkan bahwa keduanya
sama-sama menawarkan solusi terhadap krisis politik umat Islam, namun melalui jalan
konseptual yang berbeda: Qardhawi menekankan integrasi syariat dan demokrasi, sedangkan
Razig menekankan pemisahan agama dari kekuasaan demi mencegah absolutisme politik
atas nama agama.

5. Penutup

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Yusuf al-Qaradawi dan Ali ‘Abd
al-Raziq sama-sama mengakui pentingnya sistem pemerintahan yang adil dan relevan dengan
perkembangan zaman. Namun keduanya berbeda secara mendasar dalam memposisikan
hubungan agama dan negara. Qardhawi menegaskan bahwa demokrasi dapat diterima
selama berada dalam kerangka syariat dan maqgashid al-syari’ah melalui konsep al-Daulah al-
Syar’iyyah al-Dustdriyyah, sedangkan Ali ‘Abd al-Raziq berpandangan bahwa politik
merupakan urusan duniawi yang tidak wajib diikat oleh sistem keagamaan, sehingga
pemisahan agama dan politik dianggap sebagai jalan untuk mencegah otoritarianisme atas
nama agama.

Implikasi penelitian ini menunjukkan bahwa demokrasi dalam politik Islam memiliki
ruang legitimasi yang luas, baik melalui pendekatan integratif (Qardhawi) maupun pendekatan
sekuler-rasional (Raziq). Perbedaan keduanya menegaskan bahwa diskursus politik Islam
modern tidak bersifat tunggal, melainkan terbuka terhadap beragam model relasi agama-
negara. Dengan demikian, penelitian ini memperkaya kajian figh siyasah mu‘ashirah dalam
memahami transformasi konsep kekuasaan dan demokrasi di era kontemporer.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus kajian yang hanya membandingkan dua
tokoh, sehingga belum mencakup spektrum pemikiran politik Islam modern secara lebih luas.
Selain itu, penelitian ini masih bersifat normatif-konseptual dan belum menguiji implementasi
pemikiran kedua tokoh dalam praktik ketatanegaraan. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya
disarankan memperluas objek kajian dengan melibatkan tokoh lain serta mengembangkan
studi empiris melalui analisis penerapan demokrasi di negara-negara Muslim agar
menghasilkan temuan yang lebih komprehensif dan aplikatif.

6. Daftar Pustaka

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. Al-Ahkam Al-Sulthaniyyah Wa Al-Wilayat Al-Diniyyah.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 1989.

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Dhaw’ Nushush Al-Syari’ah Wa
Magqashidiha. Kairo: Maktabah Wahbah, 2002.

——— Min Figh Al-Daulah Fi Al-Islam. Kairo: Dar al-Syuruq, 1997.

Al-Raziq, Abd. Al-Islam Wa Ushul Al-Hukm: Bahtsun Fi Al-Khilafah Wa Al-Hukm Fi
Al-Islam. Kairo: Matba‘ah Misr, 1925.

Igbal, Muhammad. “Figh Siyasah: Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam
Sistem Ketatanegaraan Modern.” Jurnal Al-Daulah: Jurnal Hukum Dan
Perundangan Islam 6, no. 2 (2016): 210-212.

Taymiyyah, Ibn. Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Ishlah Al-Ra’i Wa Al-Ra’iyyah. Beirut:

160 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 1998.

Wahbah Az Zuhaili. “Al-Figh Al-Islamiy Wa Adillatuhu.” Daru Al-Fikri, Damaskus,
1985, 122.

A.M. Fatwa. Kata Pengantar dalam Yusuf al-Qaradhawi, “Meluruskan Dikotomi Agama dan
Politik”, Cet. Ke-1, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2008).

Afifiah, Farida Nur, Jurnal, Demokrasi Dalam Al-Quran : Implementasi Demokrasi Di Indonesia
(STAI Sunan Panandaran : 2020)

al-Qardhawiy , Yusuf. 1997.“Al-Ghazali Antara Pro dan Kontra”. terj. Hasan Abrori, Jilid 1
(Jakarta: Pustaka Progressif)

Al-Qardhawiy, Yusuf, “ljtihad baru seputar Sistem Demokrasi Multipartai, Keterlibatan Wanita
di dewan Perwakilan, Partisispasi dalam Pemerin tahan Sekuler".

Al-Qardhawiy, Yusuf, Min Figh Ad-Dualah fi Al-Islam, (Bairut: Dar As-Syuruq, 1968).

Al-Raziq, Ali Abdul. al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahs fi al-Khilafah wa al-Hukumah fi al-Islam
(Mesir: Mathba’ah Misr, 1925).

Fadhil, Abdul Jurnal, Peta Pemikiran Politik Islam Modern (Jakarta : 2012)

Imtihana, A. “Pendidikan Agama Islam untuk Perguruan Tinggi”. Universitas Sriwijaya

Mardani, hukum Islam: kumpulan peraturan tentang hukum Islam di Indonesia.

Papaw, Anjar. “Biografi al-Qardhawi”, http://berita.univpancasila.ac.id/berita-1759- biografi-
dryusuf-al-garadhawi.html.

Rakhmat, Jalaluddin. Islam dan Demokrasi, P3M (1992)

Shomad , Abd. Hukum Islam : Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Di Indonesia.

Subiharta (2015): MORALITAS HUKUM DALAM HUKUM PRAKSIS SEBAGAI SUATU
KEUTAMAAN (Legal Morality in Practical Law as a Virtue), Jurnal Hukum dan Peradilan,
Volume 4, Nomor 3 November 2015: 385-398

Yusuf, B. (2018). Politik dalam Islam: Makna, Tujuan dan Falsafah (Kajian Atas Konsep Era
Klasik). Agidah-Ta: Jurnal lImu Aqidah, 4(1), 114-130.
https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5653

Zaynah, |bia. Muhammad Alif (2025): Prinsip-Prinsip Demokrasi dalam Perspektif Hadis,
Jurnal Miftahul llmi : Jurnal Pendidikan Agama Islam Volume. 2 Nomor. 3 Juli 2025

Zulfah, Umi. 2004. “Riba dan Bunga Bank Menurut Yusuf al-Qaradhawi: Kajian Atas
Penafsiran Yusuf al Qaradhawi terhadap Q.S. al- Baqarah: 275 dalam Bukunya Fawaid
al-Bunik Hiya al-Riba al-Haram?”, skripsi Yogyakarta: Fakultas Ushuluddin Universitas
Islam Negeri Sunan Kalijaga.

161 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



