
145 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

ISSN: 2252-5289 (Printed) 2615 - 5622 (Online) 

Accredited Nomor: 177/E/KPT/2024 

Website: http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Maqasid 

Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam/Vol.15 No.1 Tahun 2025 (145-161) 

 

Konsep Kekuasaan Dan Demokrasi Dalam Politik Islam Kontemporer 

(Studi Komparatif Pemikiran Qardhawi Dan Ali Abd Raziq) 

 
Razaq 
Hammam 
Alamsyah 
Universitas 
Muhammadiya
h Jakarta 
rhalamsyah13
@gmail.com  
 
Zainal Arif 
Universitas 
Muhammadiya
h Jakarta  
zainal.arif@umj
.ac.id.   

Abstract: Political and legal issues, such as the formation of power and democracy, remain 
controversial subjects. Numerous scholars have focused their attention on these matters. This study 
aims to analyze the perspectives of Yusuf al-Qaradawi and Ali Abd al-Raziq regarding the formation 
of power and democracy. The research employs a library research method with a comparative-
normative approach, in which the researcher gathers information on the issues, then describes and 
analyzes them. The findings indicate that, regarding the development of democracy, both figures 
agree not to strictly define a specific form of state, instead providing specific characteristics. 
However, they differ on the foundation of the state and the source of power whether it originates 
from the people or from Allah. In terms of democracy, both scholars agree that democracy is 
compatible with Islam and can be implemented within the concept of a modern Islamic state. 
Nevertheless, they diverge on whether democracy must be applied within an Islamic state. The 
perspectives of these two figures provide guidance for statecraft, particularly in the academic 
development of fiqh siyasah mu’ashiroh. 
 
Keyword: Power Building, Democration, Islamic Politic, Qardhawi, Ali Abd Raziq. 
 
Abstrak: Isu politik dan hukum seperti pembentukan kekuasaan dan demokrasi masih menjadi isu 
kontroversial. Begitu banyak ulama yang fokus pada masalah ini. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis pendapat Yusuf al-Qaradawi dan Ali Abd al-Raziq mengenai isu pembentukan 
kekuasaan dan demokrasi.  Penelitian ini menggunakan metode jenis metode library research 
dengan pendekatan komparatif-normatif, dimana peneliti mengumpulkan informasi mengenai 
permasalahan kemudian mendeskripsikan dan menganalisisnya.  Peneliti mendapakan temuan 
bahwa dalam hal pembangunan demokrasi kedua tokoh sepakat tidak menentukan bentuk negara 
secara pasti, tapi memberikan karakteristik khusus, tetapi berbeda dengan landasan negara dan 
sumber kekuasaan negara apakah rakyat atau Allah. Dalam hal demokrasi, kedua tokoh bersepakat 
bahwa demokrasi sejalan dengan Islam dan bisa diterapkan dalam konsep negara Islam modern. 
Tetapi berbeda pendapat apakah demokrasi harus diterapkan dalam sebuah negara Islam atau 
tidak. Dengan pendapat dua tokoh ini memberikan panduan dalam kehidupan bernegara terutama 
dalam perkembangan keilmuan fiqh siyasah mu’ashiroh.  
 
Kata Kunci : Pembangunan Kekuasaan, Demokrasi, Politik Islam, Qardhawi, Ali Abd Raziq. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1500969650&1
http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Maqasid
mailto:rhalamsyah13@gmail.com
mailto:rhalamsyah13@gmail.com
mailto:zainal.arif@umj.ac.id
mailto:zainal.arif@umj.ac.id


146 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

 

1. Pendahuluan 

Pembangunan kekuasaan, demokrasi dan sistem pemerintahan dalam satu kesatuan 

yang disebut sebagai politik dan berhubungan erat dengan isu hukum karena berkaitan 

dengan penerapannya di sebuah negara. Maka sebelum  masuk lebih jauh ke istilah tersebut, 

alangkah baiknya pahami dahulu apa itu politik dan hukum. Politik berasal dari bahasa Latin 

politicus dan bahasa Yunani politicos, artinya sesuatu yang berhubungan dengan warga 

negara atau warga kota. Kedua kata itu berasal dari kata polis artinya kota. Dari bahasa 

Inggris, politic, yang secara harfiah bermakna (1) acting or juding wisely; prudent (2) well 

judged; prudent atau sikap bijaksana atau hati-hati dalam bersikap, dan melakukan 

kebijaksanaan atau tindakan bijak. Kata tersebut juga bermakna the art of government atau 

tata pemerintahan/seni pemerintahan1. Politik dalam bahasa Arab disebut siyasah yang berarti 

mengatur, mengurus dan memerintah atau pemerintahan, politik dan pembuatan 

kebijaksanaan.  

Pengertian secara kebahasaan ini mengisyaratkan bahwa tujuan siyasah adalah 

mengatur dan membuat kebijaksanaan atas sesuatu yang bersifat politis untuk mencapai 

sesuatu. Fiqh yang membahas masalah itu disebut fiqh siyasah2. Lalu, hukum menurut E. 

Utrecht adalah: Himpunan petunjuk hidup yang mengatur tata tertib dalam suatu masyarakat 

dan seharusnya ditaati oleh anggota masyarakat yang bersangkutan, oleh karenanya 

pelanggaran terhadap petunjuk hidup itu dapat menimbulkan tindakan dari pemerintah/ 

masyarakat itu.3 Kata hukum Islam tidak ditemukan sama sekali di dalam Al-Qur‟an dan 

literatur hukum dalam Islam.Yang ada dalam Al-Qur‟an adalah kata syariah, fiqih, Allah dan 

yang seakar dengannya. Kata-kata hukum Islam merupakan terjemahan dari “Islamic Law” 

dari literatur barat.4 Di literatur barat ditemukan defenisi hukum Islam, yaitu: kitab Allah yang 

megatur tentang kehidupan setiap muslim dalam segala aspek.5 

Setelah memahami makna politik dan hukum secara global dan perspektif Islam, 

maka  bisa menelaah lebih lanjut makna demokrasi dan pembangunan kekuasaan. Secara 

sederhana dan populer, demokrasi adalah pemerintahan dari rakyat, oleh rakyat dan untuk 

rakyat. Dan juga Demokrasi ditemukan dalam ajaran Islam karena keduanya memiliki 

kandungan etik yang sama. Di dalam ajaran Islam ditemukan banyak prinsip yang mengatur 

kehidupan bermasyarakat, berbangsa, dan bernegara yang sejalan dengan prinsip-prinsip 

demokrasi. Ada beberapa prinsip Islam yang selaras dengan demokrasi, yaitu: Musyawarah, 

(Qs. Asy-syura: 38), keadilan (Qs. Al-Maidah: 8), persamaan (Qs. An-Nisa: 1), amanah (Qs. 

An-nisa: 58), pengakuan dan perlindungan terhadap hak asasi manusia (Qs. Al-Hujurat: 13).6 

Islam sejak kepemimpinan rasululllah juga sudah melaksanakan dan menjalankan 

prinsip kenegaraan, bahkan setelah wafatnya rasulullah juga banyak muncul metode 

pembangunan kekuasaan yang mungkin baru dikenal dan hanya ada pada masa itu. Pada 

zaman itu bisa disederhanakan menjadi 3 cara yaitu : pertama, istikhlaf yaitu, penunjukan dan 

 
1 Yusuf, B. (2018). Politik dalam Islam: Makna, Tujuan dan Falsafah (Kajian Atas Konsep Era Klasik). 

Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah, 4(1), 114–130. https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5653 
2 Imtihana, A. “Pendidikan Agama Islam untuk Perguruan Tinggi”. Universitas Sriwijaya 
3 Subiharta (2015): MORALITAS HUKUM DALAM HUKUM PRAKSIS SEBAGAI SUATU KEUTAMAAN 

(Legal Morality in Practical Law as a Virtue), Jurnal Hukum dan Peradilan, Volume 4, Nomor 3 

November 2015: 385-398 
4 Abd Shomad, Hukum Islam: Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Di Indonesia, h.1 
5 Mardani, hukum Islam: kumpulan peraturan tentang hokum Islam di Indonesia, h. 44 
6 Farida nur afifiah, Jurnal, Demokrasi Dalam Al-Quran : Implementasi Demokrasi Di Indonesia (STAI 

Sunan Panandaran : 2020) 



147 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

pemilihan langsung calon pemimpin berikutnya dari pemimpin sebelumnya atau secara 

sederhana bisa disebut sebagai wasiat. Hal ini terjadi pada perpindahan masa khalifah abu 

bakar ke khalifah umar bin khattab serta masa-masa dinasti dalam kepemimpinan Islam. 

Kedua, syuro. Yaitu musyawarah yang dilakukan oleh ahlul halli wal aqdi untuk menentukan 

siapa pemimpin berikutnya. Hal ini terjadi pada masa perpindahan dari khalifah umar bin 

khattab ke khalifah ustman bin affan. Ketiga, ghalabah, yaitu penaklukan. Hal yang paling 

umum terjadi dalam pembangunan kekuasaan dan perluasan pemerintahan yaitu dengan 

menaklukkan daerah baru untuk dijadikan wilayah kekuasaan dan penyebaran pemahaman. 

Lalu, setelah  ulik sistem pembangunan kekuasaan dan demokrasi zaman rasulullah 

dan setelahnya, bagaimana sistem pembangunan kekuasaan dan demokrasi masa 

kontemporer?. Banyak ulama dan pemikir Islam yang fokus dalam membahas hal ini, dimana 

dalam Islam dikenal dengan istilah fiqh siyasi. menurut din syamsuddin7 pemikiran politik Islam 

modern dapat diklasifikasikan kepada tiga kategori, yaitu: (1) kategori rejeksionis; (2) kategori 

akomodatif; dan (3) kategori sintesis antara rejeksionis dan akomodatif. Jenis pemikiran ini 

berdasar pada bagaimana ide-ide barat dalam pandangan ulama Islam. Pertama, kategori 

rejeksionis. Lebih menonjolkan penolakan terhadap ide-ide politik Barat secara total dengan 

mempertahankan dan menghidupkan kembali semangat pemikiran politik tradisional. Di antara 

pemikir politik yang termasuk kategori ini adalah Sayyid Jamal al-Din al-Afghani, Muhammad 

Abduh dan Muhammad Rasyid Ridha di Mesir, serta Sayyid Ahmad Khan dan Abul Kalam 

Azad dari India. Kedua, kategori akomodatif, yang bersifat menerima secara akseptabel ide-

ide politik Barat yang dianggap sesuai dengan perkembangan dan kemajuan zaman. 

Termasuk dalam kategori ini diwakilkan dalam pemikiran politik ‘Ali ‘Abd al-Raziq.  Ketiga, 

kategori sintesis, yang merupakan kombinasi dari dua kategori sebelumnya, ditandai dari 

pemikiran politik yang bersikap mencari dan menggali kembali sumber-sumber politik yang 

terkandung dalam Alqur’an dan Sunnah Nabi, serta mencoba merumuskan formula-formula 

politik yang baru yang sejalan dengan pemahaman Alqur’an dan Sunnah tersebut. Di antara 

pemikir yang termasuk kategorisasi ini adalah Iqbal, Abul A’la al-Maududi, Sayyid Qutb, yusuf 

al qardhawi dan dari kalangan Ikhwanul Muslimin. 

Pada penelitian kali ini akan fokus membahas pendapat dari dua tokoh ulama dan 

pemikir politik dan hukum Islam kontemporer yakni ali abd raziq sebagai tokoh yang dikenal 

dengan pemikiran yang bersifat menerima secara akseptabel ide-ide politik Barat yang 

dianggap sesuai dengan perkembangan dan kemajuan zaman, dan yusuf al qardhawi dengan 

pemikiran politik yang bersikap mencari dan menggali kembali sumber-sumber politik yang 

terkandung dalam Alqur’an dan Sunnah Nabi, serta mencoba merumuskan formula-formula 

politik yang baru yang sejalan dengan pemahaman Alqur’an dan Sunnah tersebut. Dengan 

beberapa pembahasan utama yaitu : Pembangunan kekuasaan dan demokrasi dalam 

pandangan politik, Pembangunan kekuasaan dan demokrasi dalam pandangan Yusuf 

Qardhawi, Pembangunan kekuasaan dan demokrasi dalam pandangan Ali Abd Raziq, Analisis 

komparatif pemikiran Yusuf Qardhawi dan Ali Abd Raziq tentang pembangunan dan 

kekuasaan. Berbeda dengan penelitian yang mungkin hanya fokus pada satu tokoh atau satu 

aliran, jurnal ini melakukan studi komparatif-normatif yang secara spesifik membenturkan dua 

kutub pemikiran yang berbeda (sintesis vs akomodatif). Penelitian ini mengisi ruang diskusi 

mengenai bagaimana kedua tokoh tersebut, meskipun berangkat dari landasan yang berbeda 

(kekuasaan di tangan Allah vs di tangan rakyat), ternyata memiliki titik temu dalam mendukung 

karakteristik negara modern yang melindungi hak dan kebebasan (daulah huquq wal hurriyah). 

 

 

 
7 Abdul Fadhil, Jurnal, Peta Pemikiran Politik Islam Modern (Jakarta : 2012) 



148 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

2. Tinjauan Pustaka 

Fiqh Siyasah adalah cabang ilmu dalam khazanah hukum Islam yang membahas tata 

kelola pemerintahan, kekuasaan, serta hubungan antara penguasa dan rakyat berdasarkan 

prinsip-prinsip syariat. Istilah siyasah secara umum merujuk pada pengaturan urusan publik 

demi tercapainya kemaslahatan masyarakat (maslahah ‘ammah). Dalam perspektif fiqh, Fiqh 

Siyasah tidak hanya mengatur aspek formal kenegaraan seperti kepemimpinan, peradilan, 

dan administrasi negara, tetapi juga menekankan nilai moral dan etika politik Islam seperti 

keadilan (al-‘adl), amanah, musyawarah (syura), dan perlindungan terhadap hak-hak rakyat. 

Dengan demikian, Fiqh Siyasah menjadi kerangka normatif yang menghubungkan ajaran 

agama dengan praktik pemerintahan dan kebijakan publik.8 

Secara historis, Fiqh Siyasah berkembang seiring dengan kebutuhan umat Islam untuk 

membangun sistem pemerintahan setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW. Para ulama klasik 

seperti Al-Mawardi dan Ibn Taymiyyah memberikan kontribusi besar dalam merumuskan teori 

politik Islam, terutama terkait konsep imamah (kepemimpinan), kewajiban penguasa, serta 

tujuan pemerintahan dalam menjaga agama dan mengatur kehidupan dunia. Dalam kitab Al-

Ahkam al-Sulthaniyyah, Al-Mawardi menjelaskan bahwa kepemimpinan negara merupakan 

instrumen untuk menjaga agama dan mengatur dunia sesuai syariat.9 Sementara itu, Ibn 

Taymiyyah menegaskan bahwa kekuasaan adalah amanah besar yang harus diarahkan pada 

kemaslahatan masyarakat dan penegakan keadilan, sebab tujuan utama politik dalam Islam 

adalah menghilangkan kezaliman serta menjaga stabilitas sosial.10 

Dalam konteks modern, Fiqh Siyasah menjadi kajian penting karena relevan dalam 

merespons dinamika politik kontemporer seperti demokrasi, hak asasi manusia, sistem 

konstitusi, dan pemerintahan modern. Banyak akademisi menegaskan bahwa Fiqh Siyasah 

memiliki karakter fleksibel melalui konsep siyasah syar’iyyah, yaitu kebijakan penguasa yang 

dapat diterapkan selama tidak bertentangan dengan prinsip dasar syariat dan bertujuan 

menghadirkan kemaslahatan publik. Hal ini menjadikan Fiqh Siyasah tidak semata-mata 

bersifat teoritis, tetapi juga aplikatif dalam merumuskan kebijakan negara Islam maupun 

negara yang mayoritas penduduknya Muslim. Fiqh Siyasah juga berfungsi sebagai instrumen 

kritik terhadap kekuasaan agar pemerintahan tidak menyimpang dari prinsip keadilan, 

perlindungan rakyat, serta tanggung jawab sosial yang menjadi inti dari ajaran Islam.11 

Konsep al-Daulah al-Syar’iyyah al-Dustûriyyah menurut Yusuf al-Qaradawi merujuk 

pada bentuk negara yang berpijak pada prinsip-prinsip syariat Islam (syar’iyyah), namun 

dijalankan melalui sistem ketatanegaraan modern yang berlandaskan konstitusi (dustûriyyah). 

Qaradawi menolak anggapan bahwa negara Islam harus berbentuk teokrasi yang otoriter, 

sebab dalam pandangannya Islam tidak mengenal sistem kekuasaan absolut yang 

mengatasnamakan Tuhan. Negara yang syar’i justru adalah negara yang menjadikan nilai-

nilai Islam seperti keadilan, musyawarah, perlindungan hak rakyat, dan persamaan di hadapan 

hukum sebagai fondasi utama. Dalam hal ini, konstitusi negara berfungsi sebagai instrumen 

legal untuk menjamin agar kekuasaan tidak menyimpang dari prinsip-prinsip syariat serta 

mencegah tirani penguasa. 

 
8 Wahbah Az Zuhaili, “Al-Fiqh Al-Islamiy Wa Adillatuhu,” Daru Al-Fikri, Damaskus, 1985, 122. 
9 Abu al-Hasan Al-Mawardi, Al-Ahkam Al-Sulthaniyyah Wa Al-Wilayat Al-Diniyyah (Beirut: Dar al-Kutub 
al-‘Ilmiyyah, 1989). 
10 Ibn Taymiyyah, Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Ishlah Al-Ra’i Wa Al-Ra’iyyah (Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1998). 
11 Muhammad Iqbal, “Fiqh Siyasah: Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam Sistem 
Ketatanegaraan Modern,” Jurnal Al-Daulah: Jurnal Hukum Dan Perundangan Islam 6, no. 2 (2016): 
210–212. 



149 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

Lebih lanjut, Qardhawi menjelaskan bahwa negara syar’i-konstitusional harus 

menempatkan rakyat sebagai bagian penting dalam legitimasi kekuasaan. Pemimpin tidak 

memperoleh kekuasaan secara turun-temurun atau berdasarkan klaim suci, tetapi melalui 

mekanisme yang sah, seperti bai’at modern yang dapat diwujudkan dalam bentuk pemilihan 

umum. Sistem pemerintahan harus dijalankan dengan prinsip syûrâ (musyawarah) yang 

dalam konteks kontemporer dapat diwujudkan melalui lembaga parlemen atau dewan 

perwakilan rakyat. Negara juga wajib menjamin hak-hak dasar warga negara, termasuk 

kebebasan berpendapat, keadilan sosial, serta perlindungan terhadap minoritas. Dengan 

demikian, konsep al-Daulah al-Syar’iyyah al-Dustûriyyah menegaskan bahwa Islam 

kompatibel dengan sistem konstitusi modern selama substansi hukum dan kebijakan tetap 

berada dalam koridor maqâshid al-syarî’ah.12 

Dalam kerangka tersebut, Qaradawi menekankan bahwa syariat bukan hanya dimaknai 

sebagai hukum pidana (hudûd) semata, tetapi lebih luas sebagai sistem nilai yang mencakup 

tujuan-tujuan kemanusiaan seperti menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Oleh 

karena itu, negara syar’i-konstitusional harus menegakkan supremasi hukum dan 

menempatkan konstitusi sebagai alat kontrol kekuasaan yang mengikat penguasa maupun 

rakyat. Qaradawi juga menggarisbawahi bahwa negara Islam ideal bukanlah negara yang 

memaksakan agama secara represif, melainkan negara yang menjamin kemaslahatan publik 

dan membangun peradaban berbasis moral Islam. Dalam konteks ini, al-Daulah al-Syar’iyyah 

al-Dustûriyyah menjadi bentuk sintesis antara syariat Islam dan tata negara modern, sehingga 

relevan bagi negara-negara Muslim kontemporer yang mengadopsi sistem demokrasi dan 

konstitusi.13 

Ali ‘Abd al-Raziq merupakan salah satu pemikir modern Islam yang terkenal karena 

gagasannya mengenai pemisahan antara agama dan politik, terutama setelah runtuhnya 

Kekhalifahan Utsmani pada tahun 1924. Dalam karya monumentalnya Al-Islam wa Ushul al-

Hukm, ia menegaskan bahwa Islam sebagai agama tidak menetapkan bentuk sistem 

pemerintahan tertentu, termasuk konsep khilafah. Menurutnya, ajaran Islam lebih berorientasi 

pada pembinaan moral, akidah, dan ibadah, sedangkan urusan pemerintahan merupakan 

wilayah ijtihad manusia yang bersifat duniawi dan dapat berubah sesuai kebutuhan sosial-

politik. Ia juga menyatakan bahwa Nabi Muhammad SAW diutus sebagai rasul yang membawa 

risalah agama, bukan sebagai pendiri negara dalam arti politik formal, sehingga kepemimpinan 

Nabi tidak dapat dijadikan dalil kewajiban khilafah sebagai institusi agama. 

Lebih lanjut, Ali ‘Abd al-Raziq berpandangan bahwa legitimasi kekuasaan politik tidak 

harus bersumber dari otoritas agama, melainkan dari kesepakatan sosial dan kebutuhan 

masyarakat. Oleh sebab itu, negara dapat dibangun dengan sistem modern seperti demokrasi 

atau bentuk pemerintahan lain selama mampu menghadirkan keadilan dan kemaslahatan. 

Pemikiran ini sering dianggap sebagai bentuk sekularisme dalam konteks Islam, karena ia 

memisahkan otoritas agama dari otoritas politik secara konseptual. Namun, ia tidak 

bermaksud menolak Islam, melainkan ingin menegaskan bahwa politik tidak boleh 

memonopoli agama untuk kepentingan kekuasaan. Dengan gagasan tersebut, Ali ‘Abd al-

Raziq memicu perdebatan besar di dunia Islam, sebab pemikirannya dianggap menggugat 

konsep khilafah sebagai simbol persatuan umat dan legitimasi pemerintahan Islam klasik.14 

 
12 Yusuf Al-Qaradawi, Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islam (Kairo: Dar al-Syuruq, 1997). 
13 Yusuf Al-Qaradawi, Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Dhaw’ Nushush Al-Syari’ah Wa Maqashidiha (Kairo: 
Maktabah Wahbah, 2002). 
14 Abd Al-Raziq, Al-Islam Wa Ushul Al-Hukm: Bahtsun Fi Al-Khilafah Wa Al-Hukm Fi Al-Islam (Kairo: 
Matba‘ah Misr, 1925). 



150 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

Penelitian mengenai pemikiran politik Islam kontemporer telah banyak dilakukan 

dengan berbagai fokus dan pendekatan. Berikut adalah perbandingan posisi penelitian ini 

dengan jurnal-jurnal terdahulu: 

Studi komparasi mengenai demokrasi dan syûrâ telah dilakukan oleh beberapa peneliti. 

Farida Nur Afifiah dalam jurnalnya tentang implementasi demokrasi di Indonesia menegaskan 

bahwa nilai-nilai demokrasi yang terkandung dalam Al-Qur’an bersifat aplikatif dan relevan 

untuk diterapkan dalam sistem kenegaraan modern. Sementara itu, Ibia Muhammad Alif 

Zaynah lebih menekankan prinsip demokrasi dari perspektif hadis, terutama terkait nilai 

keadilan dan amanah sebagai dasar moral dalam praktik pemerintahan. Namun, penelitian ini 

memiliki perbedaan mendasar karena tidak hanya berhenti pada kajian normatif teks suci, 

melainkan menempatkan fokus pada komparasi ijtihad dua tokoh spesifik, yaitu Yusuf al-

Qaradawi dan Ali Abd al-Raziq, dalam menginterpretasikan sumber ajaran Islam ke dalam 

struktur kekuasaan dan konsep negara. 

Selain itu, Abdul Fadhil dalam jurnal “Peta Pemikiran Politik Islam Modern” memetakan 

aliran politik Islam modern ke dalam tiga kategori utama, yaitu rejeksionis, akomodatif, dan 

sintesis. Kajian tersebut memberikan kerangka analisis yang bersifat makro dalam membaca 

perkembangan pemikiran politik Islam secara umum. Berbeda dengan pendekatan tersebut, 

penelitian ini bergerak lebih spesifik melalui mikro-analisis, yakni menelaah secara komparatif 

pemikiran tokoh yang merepresentasikan kecenderungan akomodatif (Ali Abd al-Raziq) dan 

sintesis (Yusuf al-Qaradawi), sehingga menghasilkan pemetaan yang lebih terarah mengenai 

perbedaan orientasi dan argumentasi kedua tokoh dalam merespons hubungan agama dan 

politik. 

Penelitian-penelitian sebelumnya cenderung hanya memfokuskan pada pemikiran satu 

tokoh secara mendalam atau mengkaji demokrasi dalam Islam secara umum. Research Gap 

dalam studi ini terletak pada kurangnya analisis komparatif yang membenturkan dua kutub 

ekstrem akomodatif-sekuler (Raziq) dan sintesis-konstitusional (Qardhawi) terkait isu 

pembangunan kekuasaan. Kebaruan penelitian ini adalah penemuan bahwa meskipun kedua 

tokoh memiliki titik pijak teologis yang berlawanan (kekuasaan dari Allah vs kekuasaan dari 

rakyat), keduanya mencapai kesepakatan normatif mengenai karakteristik negara modern 

yang melindungi hak dan kebebasan (daulah huquq wal hurriyah). 

3. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan metode library research (studi kepustakaan) dengan 

pendekatan komparatif-normatif. Data penelitian diperoleh melalui penelusuran dan 

penelaahan sumber-sumber primer maupun sekunder, seperti kitab, buku ilmiah, jurnal 

akademik, serta literatur yang relevan dengan pemikiran Yusuf al-Qaradawi dan Ali Abd al-

Raziq mengenai politik, negara, dan hukum Islam. Studi kepustakaan ini dilakukan untuk 

memperoleh dasar konseptual yang kuat sekaligus memahami konteks historis dan intelektual 

dari gagasan kedua tokoh secara sistematis dan mendalam. 

Teknik analisis data dilakukan melalui beberapa tahapan. Pertama, reduksi data, yaitu 

memilih dan memilah informasi yang relevan sesuai fokus penelitian. Kedua, deskripsi, yakni 

memaparkan pandangan masing-masing tokoh secara objektif dan terstruktur berdasarkan 

sumber yang ditemukan. Ketiga, analisis komparatif, yaitu membandingkan pemikiran 

Qardhawi dan Ali Abd al-Raziq untuk menemukan titik persamaan, perbedaan, serta pola 

argumentasi keduanya. Keempat, interpretasi normatif, yaitu mengevaluasi hasil 

perbandingan tersebut dengan menggunakan kerangka fiqh siyasah mu‘âshirah untuk menilai 

relevansi dan kontribusi pemikiran kedua tokoh dalam kehidupan bernegara kontemporer. 

Melalui teknik analisis ini, penelitian diharapkan menghasilkan kesimpulan yang argumentatif 

serta memberikan kontribusi ilmiah bagi pengembangan kajian politik Islam modern. 



151 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

 

 

4. Pembahasan 

A. Pembangunan Kekuasaan Dan Demokrasi Dalam Pandangan Politik Dan Hukum 

Islam Kontemporer 

Islam adalah agama yang sempurna dan komprehensif pembahasannya. Termasuk 

mengenai politik, yang dalam hal ini adalah pembangunan kekuasaan dan demokrasi. Dalam 

membangun kekuasaan menurut Islam terdapat beberapa cara seperti. Ikhtiyar ahlul halli wal 

aqdi, yaitu memutuskan pemimpin berdasarkan syuro beberapa orang yang dianggap 

berkompeten dalam pengetahuan keagamaan. Selanjutnya ada metode Taurits, yaitu 

pewarisan atau penunjukan langsung pengganti pemimpin sebelum masa kepemimpinan nya 

habis. Terakhir dengan metode Ghalabah yaitu penaklukan. Dimana metode ini sejalan 

dengan cara perluasan daerah Islam dan dakwah Islam pada zaman itu. 

Di samping itu, dalam khazanah politik Islam dikenal beberapa bentuk sistem 

kekuasaan (al-sulthah) yang menjadi pilar utama dalam penyelenggaraan pemerintahan. 

Pertama, As-Sulthah al-Tasyrî‘iyyah, yaitu kekuasaan legislatif dalam menetapkan hukum. 

Dalam perspektif Islam, kewenangan penetapan hukum pada hakikatnya bersumber dari Allah 

SWT sebagai pembuat syariat (al-syâri‘), sehingga manusia tidak memiliki otoritas mutlak 

untuk membuat hukum secara bebas, melainkan hanya berwenang merumuskan ketentuan 

hukum melalui ijtihad yang tidak bertentangan dengan Al-Qur’an dan Sunnah. Kedua, As-

Sulthah al-Tanfîdziyyah, yakni kekuasaan eksekutif yang berfungsi melaksanakan dan 

menjalankan kebijakan pemerintahan berdasarkan ketentuan hukum yang berlaku. Ketiga, As-

Sulthah al-Qadhâ’iyyah, yaitu kekuasaan yudikatif yang berkaitan dengan tugas dan 

wewenang peradilan dalam menyelesaikan sengketa serta menegakkan keadilan di tengah 

masyarakat. Ketiga sistem kekuasaan tersebut menunjukkan bahwa Islam memiliki kerangka 

konseptual dalam pembagian fungsi pemerintahan demi menjaga tertib sosial dan keadilan 

publik. 

Lebih lanjut, Al-Qur’an juga menggunakan beberapa istilah berbeda untuk menyebut 

konsep kepemimpinan dan otoritas politik. Istilah khalîfah disebutkan dalam Qs. Shâd ayat 26 

yang menggambarkan mandat kepemimpinan untuk menegakkan hukum dengan adil dan 

tidak mengikuti hawa nafsu (الْهَوٰى تتََّبعِِ  وَلَْ   ِ باِلْحَق  النَّاسِ  بَيْنَ  فاَحْكُمْ  الَْْرْضِ  فىِ  خَلِيْفَةً  جَعلَْنٰكَ  اِنَّا   Istilah .(يٰدَاودُ 

imâmah terdapat dalam Qs. Al-Baqarah ayat 124 yang menunjukkan pemimpin sebagai 

teladan dan pengarah umat (امَِامًا لِلنَّاسِ  جَاعِلكَُ  اِن يِْ   Selain itu, Al-Qur’an juga menggunakan .(قاَلَ 

istilah Mulk dalam Qs. Al-Baqarah ayat 247 untuk merujuk pada kekuasaan kerajaan atau 

otoritas pemerintahan dalam bentuk monarki (  قدَْ بعََثَ لكَُمْ طَالوُْتَ مَلِكًا َ  Adapun istilah .(وَقاَلَ لهَُمْ نَبِيُّهُمْ انَِّ اللّٰه

sulthân digunakan dalam Qs. An-Nisâ’ ayat 90 yang mengandung makna kekuasaan atau 

dominasi yang diberikan oleh Allah SWT ( ْلَسَلَّطَهُم ُ   .(وَلوَْ شَاۤءَ اللّٰه

Ragam istilah tersebut menunjukkan bahwa konsep kepemimpinan dalam Islam 

memiliki dimensi yang luas, baik dalam konteks moral-spiritual maupun dalam aspek struktural 

kenegaraan.Dengan ragam sebutan itu menggambarkan bahwa Islam sangat jelas terhadap 

kekuasaan dan bagaimana penguasa itu bertindak seharusnya dalam Islam. 

Menurut Khalid Muhammad Khalid, dalam al-Dimuqratiyah. Demokrasi dipandang 

sebagai sistem pemerintahan yang ditegakkan di atas dua prinsip: pemerintahan partisipatif 

(participatory politics) dan hak-hak asasi manusia. Mereka melihat demokrasi sebagai sistem 

pemerintahan yang mengikutsertakan rakyat dalam mengambil keputusan dan 

memperhatikan hak-hak yang diperintah, hak berekspresi, hak mengontrol tindakan 

penguasa, hak untuk diperlakukan sama di depan hukum (equality before the law)15.  

 
15 Jalaluddin Rakhmat, Islam dan Demokrasi, h. 52. 



152 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

Demokrasi dalam pengertian di atas bukan saja tidak bertentangan dengan Islam, 

tetapi mewujudkan ajaran Islam itu dalam kehidupan bernegara. Secara singkat 

argumentasinya adalah sebagai berikut: 

1) Banyak ayat-ayat al-Qur’an dan Hadits yang memerintahkan untuk bermusyawarah. 

“Dan urusan meraka dimusyawarahkan di antara mereka” (QS. Asy-Syura: 38), disebut 

sebagai ciri masyarakat mukmin. “Bermusyawarahlah dengan mereka dalam segala 

urusan”. (QS. Al Maidah: 159) adalah perintah kepada Nabi Muhammad SAW. Dalam 

Hadits Nabi bersabda: “Tidak akan gagal orang yang bermusyawarah”. Konsultasi 

dengan yang diperintah, dicontohkah oleh para shahabat Nabi, bahkan Tuhan 

menyatakan bahwa pemerintahan yang Islami adalah khilafah. Khilafah ditandai antara 

lain dengan syura (musyawarah). Ia membandingkan pemerintahan pada masa 

Khulafa’ al-Rasyidin dengan pemerintahan Muawiyah seraya memberikan contoh-

contoh berkenaan dengan ada atau tidaknya syura. 

2) Islam seperti termaktub dalam al-Qur’an dan al-Sunnah menganjurkan orang untuk 

berani mengatakan yang benar. Nabi Muhammad SAW. Mengatakan kebenaran di 

depan penguasa yang dzalim, Islam melarang rakyat menanti pimpinan yang dzalim. 

Kontrol terhadap penguasa bahkan merupakan salah satu sendi ajaran Islam yang 

lazimnya disebut sebagai amar ma’ruf nahi munkar. Hak untuk diperlakukan sama 

didepan hukum ditegaskan dengan merujuk kepada ayat-ayat al-Qur’an dan hadits-

hadits Nabi SAW. Berkenaan dengan keadilan. Contoh-contoh tentang keadilan 

khulafa’ al-Rasyidin sering dikemukakan untuk memperkuatnya. 

Tetapi, dalam Islam terdapat berbagai pendapat dari kalangan cendekiawan Muslim 

terkait dengan demokrasi dan Syûrâ, dimana pendapat tersebut terbagi menjadi tiga kelompok 

yang masing-masing mengatakan, demokrasi dan Syûrâ saling bertolak belakang, demokrasi 

dan Syûrâ bertentangan, dan pendapat yang menyetujui adanya persamaan dan perbedaan 

antara demokrasi. Seperti Al-Maududi yang merupakan salah satu ulama yang menolak 

demokrasi, lalu Muhammad Iqbal berpendapat bawah demokrasi yang diyakini dari rakyat oleh 

rakyat, dan untuk rakyat telah mengabaikan keberadaan agama. Disamping itu Yusuf al-

Qardhawi dan Salim Ali al-Bahnasawi memandang demokrasi sudah sesuai dengan Islam. 

Pertengahan antara keduanya terdapat Muhammad Imara yang tidak menolak dan tidak 

menerima secara mutlak demokrasi yang ada. 

B. Pemikiran Qardhawi Tentang Pembangunan Kekuasaan Dan Demokrasi 

Dalam bukunya Min Fiqh al-Daulah fî al-Islâm dan Madkhal li Dirâsat al-Syariah al-

Islâmiyyah,Yusuf Qardhawi secara khusus banyak membahas tentang fondasi negara yang 

disusun berdasarkan syariat Islam. Qardhawi menyebut negara tersebut sebagai al-Daulah 

al-Syar’iyyah al-Dustûriyyah.16 yakni sebagai sebuah daulah konstitusional yang berdasarkan 

pada prinsip-prinsip dasar syariat Islam. Konstitusinya tercermin dalam aturan-aturan Islam 

dan hukum-hukum syariat yang termatub dalam al-Qur`an dan al-Hadits, baik mengenai 

masalah akidah, ibadah, akhlak, muamalah, maupun berbagai aspek kehidupan lainnya.  

Menurut Qardhawi bentuk yang digunakan oleh Daulah Islam tidak begitu penting, 

begitu pula nama yang dipakainya. Qardhawi menjelaskan konsep negara modern dalam 

tinjauan Islam, diantaranya: 

1) Daulah Madaniyah 

Daulah Madaniyah merupakan daulah atau negara yang berdasarkan baiat dan 

musyawarah, orang-orangnya dipilih yang kuat dan dapat dipercaya, dapat diandalkan 

dan berpengatahuan. Siapa pun yang tidak memenuhi syarat-syarat ini, maka dia tidak 

 
16 Al-Qardhawiy, Yusuf, Min Fiqh Ad-Dualah fi Al-Islam, (Bairut: Dar As-Syuruq, 1968), h.33 



153 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

layak memegang daulah, kecuali dalam keadaan terpaksa atau tidak ada pilihan yang 

lain, dan tentu saja dalam batasan yang memang masih diperbolehkan.17 

Adapun peran ulama dalam daulah ialah sebagai pemberi nasihat yang dialamatkan 

kepada para pemimpin orang-orang Muslim maupun secara umum kepada ummat. Hal 

ini bertujuan agar daulah dapat berjalan di atas jalan Islam yang benar. Ulama juga 

berkewajiban menyuruh kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang mungkar dengan 

hikmah dan contoh yang baik. Oleh karenanya daulah harus membantu para ulama, 

sehingga mereka dapat melaksanakan kewajiban memberi nasihat, dakwah, menyuruh 

kepada yang ma’ruf dan mencegah dari yang mungkar. Sehingga diperlukan panitia 

atau mahkamah yang konstitusional (dustury). Setiap ketetapan undang-undang atau 

hukum harus disodorkan kepada mereka, agar tidak ada sesuatu yang bertentangan 

dengan Islam.18 

Daulah madaniyah adalah daulah yang ditegakkan di bumi menggunakan hukum-

hukum langit, bertugas menjaga perintah dan larangan Allah di tengah manusia. 

2) Daulah ‘Alamiah  

Daulah Islam ialah daulah yang terbuka bagi setiap orang Mukmin, bebas tanpa ada 

paksaan dan tekanan. Disebut daulah Internasional karena memiliki risalah yang 

mendunia, perbedaan etnik, wilayah, bahasa, warna kulit melebur dan disatukan oleh 

iman. Hal ini memungkinkan untuk ditegakkannya hukum Islam di suatu wilayah karena 

adanya kesatuan wilayah Islam, kesatuan rujukan syariat dan kesatuan kepemimpinan 

yang tersentralisir.19 

Daulah ini tidaklah menolak keberdaaan orang-orang non-Muslim dengan 

keyakinannya. Negara Islam siap menerima kehadiran mereka dan siap melindungi 

selagi mereka mau menerima hukum-hukum sipil yang juga berlaku atas mereka. 

Sedangkan yang berkaitan dengan keyakinan, akidah, ibadah dan kondisi-kondisi 

individual, maka mereka bebas melakukannya sesuai dengan apa yang diperintahkan 

agama mereka.20 

3) Daulah Syar’iyyah Dusturiyah 

Negara Islam adalah negara konstitusional yang merujuk kepada syariat. 

Konstitusinya tercermin dalam prinsip-prinsip Islam dan hukum-hukum syariat yang 

disebutkan di dalam Al-Qur’an dan yang dijelaskan Sunnah Nabi, baik mengenai 

masalah akidah, ibadah, akhlak, muamalah maupun berbagai macam hubungan. 

Konsep ini didasarkan pada surat Al-Maidah ayat 50-49. 

4) Daulah Syuriyah 

Negara Islam bukanalah kekuasaan ala Kisra yang membatasi kekuasaan pada 

satu keluarga atau kerabat dari satu keluarga, sehingga anak bisa mewarisi kekuasaan 

dari ayah-ayahnya sebagaimana mereka menerima warisan harta dan peninggalan. 

Prinsip-prinsip negara Islam lebih utama daripada sistem demokrasi, akan tetapi bukan 

hasil jiplak dari demokrasi Barat. Negara Islam serupa dengan sistem demokrasi dalam 

pemilihan pemimpin yang dilakukan oleh umat, tidak boleh ada paksaan untuk 

mengangkat seseorang sebagai pemimpin apapun keadaanya. Kesamaan lainnya ialah 

pemimpin harus bertanggung jawab di hadapan dewan legislatif dari ahlus-syuro atau 

ashabul-halli wal aqdi (seperti DPR, MPR atau parlemen). Bahkan badan legislatif bisa 

 
17 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fiqhid-daulah fil Islam hal.31 
18 Ibid hal.44 
19 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fiqhid-daulah fil Islam hal.33-34 
20 Ibid hal.46 



154 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

mencopotnya jika dia telah dirasa telah menyimpang dan berlaku semena-mena serta 

tidak mau menerima nasihat.21 

5) Daulah Hidayah 

Tugas negara Islam yang paling besar adalah menyebarkan dakwah dan risalah ke 

seluruh dunia dan segala pelosok, menunjuki manusia kepada Allah, menyingkirkan 

setiap rintangan dari jalan Islam, menyeru manusia dengan bahasa dan tarap 

pendidikan mereka, agar mereka bisa memahaminya sesuai dengan apa yang ada 

dalam Al-Qur’an. Inilah tugas negara Islam dan bukanlah tugas negara Islam sebagai 

penarik pajak, karena masih banyak negara yang memprioritaskan kesibukannya pada 

penimbunan kekayaan yang berasal dari kantong rakyat dengan menggunakan 

berbagai sarana.22 

6) Daulah li Himayati Dhuafa 

Negara Islam melindungi orang-orang yang lemah bukan untuk melindungi orang-

orang yang kuat. Negara Islam mewajibkan pengeluaran zakat yang diambil dari orang-

orang kaya lalu diberikan kepada orangorang miskin, sebagaimana ia harus mencari 

pemasukan dari sumber-sumber lain seperti tebusan dan lain-lain, agar orang-orang 

yang lemah, anak-anak yatim, orang-orang miskin dan ibnu sabil memperoleh haknya 

sehingga kekayaan tidak berputar di kalangan yang kaya saja.23 

7) Daulah Al-Huquq wal Hurriyah 

Negara Islam adalah negara yang melindungi hak dan kebebasan, sebagai 

pengejawantahan iman dan komitmen, bukan sekedar bualan dan omomg kosong 

belaka. Hak hidup, hak milik, hak berkecukupan dalam hidup, hak keamanan beragama, 

jiwa, kehormatan diri, harta dan keturunan, dianggap sebagai lima atau enam urgensi 

dalam pandangan syariat Islam. Bahkan Pembuat syariat telah menetapkan hukuman 

yang berat ataupu qisas untuk memberikan perlindungan sehingga tidak terjadi 

pelanggaran atas hak dan kebebasan ini.24 

8) Daulah Mabadiu wa Akhlaq 

Negara Islam adalah negara yang berprinsip dan berakhlak, komitmen dan tidak 

menyimpang, baik di dalam maupun di luar wilayahnya, menghadapi orang yang disukai 

maupun yang tidak disukai. Negara Islam menghimpun akhlak-akhlak yang mulia dan 

Nabi pun diutus untuk menyempurnakannya. Hal ini dikarenakan akhlak merupakan 

kemuliaan bagi kehidupan manusia. Negara Islam meyakini satu akhlak, yaitu akhlak 

yang berlaku bagi semua manusia, artinya tidak membedabedakan bagaimana 

bersikap. Negara Islam mewajibkan pemenuhan janji kepada semua orang yang dicinta 

maupun yang dibenci.25 Negara Islam mewajibkan pemenuhan janji, memegang teguh 

amanat walaupun mereka khianat. Negara Islam mengharuskan jujur kepada semua 

orang sekalipun mereka berdusta.26 

Salah satu pendapat Yusuf Qardhawi mengenai Islam dan Demokrasi sejalan dengan 

prinsip-prinsip dan nilai-nilai Islam, Hakikat demokrasi yang dimaksud adalah yang sesuai 

dengan Islam, seperti dijelaskan Yusuf Qardhawi adalah: “bahwa rakyat memilih orang yang 

akan memerintah dan menata persoalan mereka, tidak boleh dipaksa kan kepada mereka 

penguasa yang tidak mereka sukai atau rezim yang mereka benci. Mereka diberi hak untuk 

mengo reksi penguasa bila ia keliru, diberi hak untuk mencabut dan menggantinya bila ia 

 
21 Ibid hal 51-52 
22 Ibid hal.46 
23 Ibid hal.49 
24 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fiqhid-daulah fil Islam, hal.59 
25 Yusuf Al-Qardhawi, Min Fiqhid-daulah fil Islam, hal.62 
26 Ibid hal.67 



155 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

menyimpang, mereka tidak diboleh digiring dengan paksa untuk mengikuti berbagai sistem 

ekonomi, sosial, dan politik yang tidak mereka kenal dan tidak pula mereka sukai. Bila 

sebagian dari mereka menolak, maka mereka tidak boleh disiksa, dianiaya, dan dibunuh”.27 

Menurut beliau bahwa Sesungguhnya sisi liberalisme demokrasi yang paling baik adalah sisi 

politiknya, yang tercermin dalam penegakan kehidupan perwakilan, di dalamnya rakyat dapat 

memilih wakil-wakil mereka yang akan memerankan kekuasaan legislatif di parlemen, dan di 

dalam satu majelis atau dua majelis. 

Konsep ijma dalam Islam hampir sama dengan konsep konsensus dalam demokrasi. 

Apabila ulama-ulama tidak semuanya mencapai kata sepakat, maka dilakukanlah voting untuk 

menentukan suara mayoritas. Karena seperti yang telah dijelaskan sebelumnya, klaim 

kebenaran dari dua orang itu lebih mendekati kebenaran daripada klaim kebenaran dari satu 

orang. Artinya, suara mayoritas lebih mendekati kebenaran daripada suara minoritas. Konsep 

voting ini juga mirip dengan konsep demokrasi yang mengutamakan suara mayoritas. Itulah 

pemikiran Qardhawi tentang Islam dan demokrasi. 

Menurut Qardhawi demokrasi sejalan dengan Islam hal tersebut bisa dilihat dari 

beberapa hal antara lain: 

1) Dalam demokrasi proses pemilihan melibatkan banyak orang untuk mengangkat 

seorang kandidat yang berhak memimpin dan mengurus keadaan mereka. Tentu saja, 

mereka tidak boleh akan memilih sesuatu yang tidak mereka sukai. Demikian juga 

dengan Islam. Islam menolak seseorang menjadi imam shalat yang tidak dikehendaki 

oleh makmum dibelakangnya. 

2) Usaha setiap rakyat untuk meluruskan penguasa yang tiran juga sejalandengan 

Islam. Bahkan amar ma‟ruf dan nahi munkar serta memberikan nasihat kepada 

pemimpin adalah bagian dari ajaran Islam. Ketika pemilihan umum termasuk jenis 

pemberian saksi. Karena itu, siapa saja yang mempunyai hak pilih dan tidak 

menggunakan hak pilihnya sehingga calon yang seharusnya pantas untuk dipilih 

menjadi kalah dan suara mayoritas berada pada kandidat yang sebenarnya tidak 

pantas, maka ia telah melanggar perintah Allah untuk memberikan kesaksian pada 

saat dibutuhkan 

3) Penetapan hukum yang berdasarkan suara mayoritas juga tidak bertentangan dengan 

prinsip Islam. Berkenaan dengan hal ini, sikap Umar terhadap enam orang yang 

tergabung dalam syura. Mereka ditunjuk Umar sebagai kandidat khalifah dan 

sekaligus memilih salah seorang di antara mereka untuk menjadi khalifah 

berdasarkan suara terbanyak. Sementara, yang lain yang tidak terpilih harus taat dan 

patuh. Jika suara yang keluar tiga lawan tiga, mereka harus memilih seseorang yang 

dirasakan paling layak dari luar mereka, yaitu Abdullah Ibn Umar. Contoh lain adalah 

penggunaan pendapat jumhur ulama dalam masalah khilafiyah. Tentu saja, suara 

mayoritas yang diambil ini adalah selama tidak bertentangan dengan nash syariat 

secara tegas. 

 

C. Pemikiran Ali Abd Raziq Tentang Pembangunan Kekuasaan Dan Demokrasi 

Menurutnya, dalam Negara ini agama dipentingkan negara hanya urusan duniawi tidak 

menyangkut urusan berkepentingan. Maksudnya negara berkepentingan pada agama, 

tegasnya agama berguna bagi negara dan agama pun berkepentingan pada negara yang kuat 

akan memperkuat agama. Di sini dipahami bahwa ia memisahkan antara agama dan Negara. 

Namun keduanya saling membutuhkan. 

 
27 Qardhawi, “Ijtihad baru seputar Sistem Demokrasi Multipartai, Keterlibatan Wanita di dewan 

Perwakilan, Partisispasi dalam Pemerin tahan Sekuler'' hal. 167 



156 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

Ali Abdul Raziq berpendapat bahwa bentuk negara yang tepat yaitu republik, karena 

republik lebih cocok di samping ia pernah mendirikan partaipartai politik dan lebih cenderung 

pada liberalisme atau sekulerisme. Prinsip dasar kekuasaan negara menurut Ali adalah 

demokrasi karena masyarakat yang akan memilih pemimpin mereka dan kekuasaannya ada 

di tangan rakyat tidak ada di tangan Tuhan. Karena negara hanya urusan duniawi saja tidak 

menyangkut urusan agama. Jadi, hanya rakyatlah yang mempunyai kekuasaan yang absolut, 

pemimpin hanya melaksanakan tugas-tugas yang diamanatkan oleh rakyat, karena negara 

kebutuhan duniawi, jadi menurut Ali, demokrasilah yang paling pantas untuk prinsip dasar 

kekuasaan. 

Dengan demikian, negara yang ideal menurut Ali ialah negara yang berasaskan 

humanisme universal yang memperjuangkan rakyatnya, demokrasi dan keadilan sosial, yaitu 

negara sekuler bagi kaum muslimin dan nonmuslim yang hidup di negara itu. Negara yang 

berasaskan humanisme universal dan sistem demokrasi ditunjang oleh rakyat yang berdaulat 

dalam rangka mencapai kemajuan dan keadilan sosial tanpa melibatkan agama. 

Dalam membangun tesis pemisahan antara agama dan politik, Ali dalam hal tertentu 

tampak dipengaruhi oleh pemikiran Ibn Khaldun yang dikenal sebagai Bapak Sosiologi dalam 

Islam maupun Barat modern. Ali mengikuti Khaldun dalam pencarian sumber kekuasaan dari 

sebab-sebab alamiyah dan bukan dari sebab-sebab ilahiyah. Oleh karena itu Ali, seperti juga 

Khaldun memberi penyediaan pintu masuk untuk menerima kekuasaan raja atau kekuasaan 

sekular dan bukan khilafah (kekuasaan atau rezim yang memperoleh keabsahan ilahiah). 

Jelas sudah mengenai konsep demokrasi yang dianut oleh Ali Abdul Raziq yaitu negara 

yang ideal menurut Ali ialah negara yang berasaskan humanisme universal yang 

memperjuangkan rakyatnya, demokrasi dan keadilan sosial, yaitu negara sekuler bagi kaum 

muslimin dan non-muslim yang hidup di negara itu. Negara yang berasaskan humanisme 

universal dan sistem demokrasi ditunjang oleh rakyat yang berdaulat dalam rangka mencapai 

kemajuan dan keadilan sosial tanpa melibatkan agama. 

Dia adalah pengusung pemikiran liberal mesir modern dan dianggap juga sebagai 

pengusung sekularisme. Menurutnya bahwa umat Islam adalah komunitas religius dan risalah 

tidak terkait dengan pemerintahan. Artinya, ia jelas-jelas memisahkan keberadaan Islam dan 

negara. dan jelas bahwa Ali abd raziq menolak keberadaan khalifah, dimana banyak ulama 

yang berpendapat negara dan Islam adalah satu kesatuan dan menganggap khalifah adalah 

jalan paling tepat dalam pengaplikasiannya. 

Ali Abdul Raziq menandaskan bahwa umat Islam yang berkeyakinan Islam adalah 

agama yang mengatur urusan agama dan negara sekaligus, menggunakan dua landasan 

berikut sebagai alasan28 : 

1) Ijma’ para sahabat dan tabi’in. Hal itu disimpulkan bahwa beberapa saat setelah 

Rasulullah wafat, semua bersegera membai’at Abu Bakar as-Shiddiq. Mereka 

menyerahkan perkara umat kepadanya. Hal itu juga berlanjut pada masa-masa 

berikutnya sehingga menjadi ijma’ yang dijadikan sandaran wajibnya mengangkat 

khalifah. 

2) Pengangkatan khalifah merupakan sebuah keniscayaan untuk memanifestasikan 

syi’ar agama dan terciptanya kemaslahatan umat/ rakyat. Syi’ar itu seperti amar 

ma’ruf nahi munkar yang tak diragu kan lagi wajibnya dua hal tersebut. Jika 

menegakkan perkara wajib ini sebuah keniscayaan, maka konklusinya mengangkat 

khalifah adalah perkara wajib syar’i. 

 
28 Ali Abdul Raziq, al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahs fi al-Khilafah wa al-Hukumah fi al-Islam (Mesir: 

Mathba’ah Misr, 1925) hal 12-13 



157 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

Ia tidak mendapati adanya alasan atau dalil yang bersumber dari al-Qur’an yang 

menunjuk adanya kewajiban membentuk khilafah atau mengangkat khalifah yang diangkat 

oleh kelompok ini. Karenanya, menurut Ali Abdul Raziq, mereka terkadang menggunakan dalil 

adanya ijma’ dan tidak jarang pula beralih ke dalil logika pada saat yang lain29. Ada beberapa 

ayat menurut Ali yang kerap digunakan sebagai sandaran, di antaranya dalam surat An-Nisa 

ayat 59 dan 83 yang berbunyi: 

سُوۡلَ وَاوُلِى الْۡمَۡرِ مِنۡكُمۡ  َ وَاطَِيۡـعوُا الرَّ ا اطَِيۡـعوُا اللّٰه ـايَُّهَا الَّذِيۡنَ اٰمَنوُۡۤ ِ  اِلىَ فَرُدُّوۡهُ  شَىۡء   فِىۡ  تنََازَعۡتمُۡ  فَاِنۡ  ۚ  يٰۤ سُوۡلِ  اللّٰه   وَالرَّ

ِ  تؤُۡمِنوُۡنَ  كُنۡـتمُۡ  اِنۡ  خِرِ  وَالۡيَـوۡمِ  بِاللّه احَۡسَنُ  خَيۡر   لِكَ  ذٰ     الْٰۡ    ٥٩تاَۡوِيۡلً  وَّ
 

نَ الْۡمَۡنِ اوَِ الۡخَـوۡفِ اذََاعُوۡا بِه   سُوۡلِ  اِلَى  رَدُّوۡهُ  وَلوَۡ    وَاِذَا جَاءَٓهُمۡ امَۡر  م ِ بطُِوۡنَه   الَّذِيۡنَ  لعََلِمَهُ  مِنۡهُمۡ  الْۡمَۡرِ  اوُلِى وَاِلٰٓى الرَّ مِنۡهُمۡ  يسَۡتنَۡۢۡ

ِ  فَضۡلُ  وَلوَۡلَْ  ۚ   ٨٣ قَلِيۡلً  الَِّْ  الشَّيۡطٰنَ  لَْتَّبعَۡتمُُ  وَرَحۡمَتهُ   عَليَۡكُمۡ  اللّٰه  
Ali Abdul Raziq memandang bahwa dua ayat ini tidak dapat dijadikan dalil wajibnya 

khilafah secara syar’i30. Ia pun menambahkan, bahwa selain al-Qur’an tidak memberikan 

landasan bagi wajibnya mengangkat khalifah, hadits pun demikian adanya. 

1) Ali Abdul Raziq menerima bahwa ijma’ adalah dalil syar’i. Hanya dalam 

permasalahan khilafah, ia menolak adanya ijma’ yang menjadi dalil wajibnya 

khilafah secara syar’i. Ia beralasan apa yang dilakukan para khalifah adalah murni 

tindakan politik dan mereka berlomba menuju singgasana kekhalifahan adalah 

semata untuk kepen tingan mereka, bukan untuk kepentingan agama31. Umat Islam 

sendiri berbeda pendapat dalam masalah kekuasaan khalifah: apakah berasal dari 

Tuhan ataukah bukan. Ali Abdul Raziq menjelaskan dua kelompok tersebut sebagai 

berikut32: 

a) Kelompok pertama: adalah kaum Muslim pada umumnya. Mereka 

memandang bahwa kekuasaan khalifah berasal dari Tuhan. Menurut Ali 

Abdul Raziq, kelompok ini menganggap khalifah adalah bayangan Tuhan di 

bumi. Ali Abdul Raziq memberi contoh bahwa khalifah al-Manshur 

mendeklarasikan dirinya sebagai sultan Tuhan di bumi.  

b) Kelompok kedua, kelompok ini berpandangan bahwa kekuasaan khalifah 

berasal dan didapat dari umat nya. Umatlah yang memberinya kekuasaan 

dan umat pulalah sumber kekuasaan dan kekuatannya.  

Menurut Ali Abdul Raziq, perbedaan ini sesungguhnya sama dengan apa yang 

berkembang di Eropa mengenai teori kekuasaan. Kelompok pertama mewakili teori 

Thomas Hobbes, sedangkan kelompok kedua menganut teori John Locke.33 Ali Abdul 

Raziq juga mengkritik dalil ijma’ dengan mempertanyakan, bagaimana mereka 

mengatakan terjadinya ijma’ sementara ada orang atau kelompok yang berbeda 

pendapat. Ia menyebut di antaranya adalah kaum Khawarij dan al-Asham dari kalangan 

Mu’tazilah.34 

2) Ali Abdul Raziq menolak dalil logika bahwa pembentukan khilafah dan mengangkat 

khalifah wajib untuk dapat melangsungkan kemaslahatan umat dan agama. Ia 

berpendapat hal itu sudah menjadi sesuatu yang otomatis inheren dalam setiap 

sistem, tidak hanya monopoli khilafah. Menurutnya, semua bangsa tanpa 

memandang agama memerlukan sistem untuk mengatur kemaslahatannya. Sistem 

 
29 Ibid hal.14 
30 Ibid hal.15  وكيفما اكن األمر فاأليتان ال يشء فيهما يصلح ديلل اخللفة اليت يتلكمون فيها 
31 Ali Abdul Raziq, Ibid., 21-38. 
32 Ibid 7-9 
33 Ibid hal.11 
34 Ibid hal.33 



158 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

itu dapat berwujud apa saja, khilafah salah satunya. Karenanya, mengkhususkan 

khilafah sebagai satu-satunya yang “direstui” agama adalah satu hal yang tidak 

dapat diterima. Ali Abdul Raziq berpendapat agama tidak punya peran di sini. Islam 

tidak pernah memerintahkan adanya khilafah dan tidak juga melarangnya. Semua 

bentuk dan sistem kenegaraan dan bagaimana menjaga kemaslahatan umat yang 

digunakan suatu bangsa adalah didasarkan kepada kemampuan akal dan 

pengalaman hidup.35 

 

D. Perbandingan Pemikiran Yusuf Qardhawi dan Ali Abdul Raziq Tentang Kekuasaan 

Dan Demokrasi Dalam Politik Islam 

Pemikiran Yusuf al-Qaradawi dan Ali ‘Abd al-Raziq sama-sama lahir dari kegelisahan 

intelektual terhadap hubungan agama dan kekuasaan dalam dunia Islam modern. Keduanya 

sepakat bahwa persoalan politik tidak dapat dilepaskan dari realitas sosial yang terus 

berkembang dan menuntut pembacaan ulang terhadap tradisi politik Islam klasik. Dalam 

konteks demokrasi, keduanya juga mengakui pentingnya prinsip keadilan, kesejahteraan 

rakyat, serta perlunya mekanisme yang mampu mengontrol kekuasaan agar tidak jatuh pada 

tirani. Dengan demikian, baik Qardhawi maupun Raziq memiliki titik temu dalam melihat 

urgensi sistem pemerintahan yang mengedepankan kemaslahatan publik dan mencegah 

absolutisme kekuasaan. 

Persamaan lainnya terletak pada pandangan bahwa Islam tidak menetapkan bentuk 

negara yang baku secara rigid seperti model tunggal pemerintahan. Qardhawi menganggap 

bentuk negara dapat menyesuaikan konteks zaman selama tidak bertentangan dengan prinsip 

syariat dan maqashid al-syari’ah. Sementara itu, Ali ‘Abd al-Raziq bahkan lebih tegas 

menyatakan bahwa bentuk pemerintahan sepenuhnya merupakan ranah ijtihad manusia yang 

bersifat duniawi. Keduanya sama-sama membuka ruang bagi sistem modern seperti 

demokrasi, konstitusi, dan parlemen, walaupun dengan landasan argumentasi yang berbeda. 

Kesamaan ini menunjukkan bahwa keduanya menolak model politik Islam yang statis dan 

cenderung tekstual, serta mendukung fleksibilitas dalam tata kelola negara. 

Namun, perbedaan paling mendasar di antara keduanya terletak pada posisi syariat 

dalam struktur negara. Yusuf al-Qaradawi menegaskan bahwa negara ideal adalah al-Daulah 

al-Syar’iyyah al-Dusturiyyah, yakni negara konstitusional yang menjadikan syariat sebagai 

sumber nilai, norma, dan orientasi hukum, walaupun pelaksanaannya dapat menggunakan 

sistem demokrasi modern. Demokrasi menurut Qardhawi dipandang kompatibel dengan Islam 

karena sejalan dengan prinsip syura, keadilan, serta pengawasan rakyat terhadap penguasa. 

Sebaliknya, Ali ‘Abd al-Raziq berpandangan bahwa Islam tidak mewajibkan pembentukan 

negara berbasis agama, dan tidak mensyaratkan syariat sebagai sumber formal sistem politik. 

Ia menempatkan agama lebih sebagai pedoman spiritual dan moral, sedangkan politik adalah 

urusan rasional manusia yang dapat diatur secara sekuler sesuai kebutuhan masyarakat. 

Perbedaan berikutnya tampak pada cara keduanya memahami konsep kekuasaan 

dan legitimasi kepemimpinan. Qardhawi menilai bahwa kekuasaan harus memperoleh 

legitimasi melalui mekanisme syar’i dan sosial sekaligus, yaitu dengan menggabungkan 

prinsip bai’at (legitimasi umat) dalam bentuk modern seperti pemilu. Dalam pandangannya, 

pemimpin bukan hanya bertanggung jawab secara sosial-politik, tetapi juga secara moral-

religius karena kepemimpinan merupakan amanah yang kelak dipertanggungjawabkan di 

hadapan Allah. Adapun Ali ‘Abd al-Raziq menolak anggapan bahwa kepemimpinan politik 

memiliki legitimasi religius, sebab menurutnya Nabi Muhammad SAW tidak mendirikan negara 

dalam makna politik formal, melainkan hanya menyampaikan risalah agama. Oleh karena itu, 

 
35 Ibid hal.103 



159 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

legitimasi kekuasaan menurut Raziq sepenuhnya berasal dari kontrak sosial, kehendak rakyat, 

dan kebutuhan historis masyarakat, bukan dari mandat agama. 

Dalam konteks demokrasi, Qardhawi menerima demokrasi sebagai instrumen 

modern yang dapat digunakan untuk menerapkan nilai-nilai Islam seperti musyawarah, 

keadilan, amar ma’ruf nahi munkar, dan perlindungan hak rakyat. Demokrasi baginya bukan 

ideologi Barat yang harus ditolak, melainkan perangkat politik yang dapat diislamisasi melalui 

maqashid al-syari’ah. Sedangkan Ali ‘Abd al-Raziq memandang demokrasi lebih sebagai 

sistem politik rasional yang berdiri independen dari agama, sehingga penerapannya tidak 

harus dibingkai dalam konsep syura atau syariat. Demokrasi bagi Raziq merupakan bentuk 

ijtihad politik modern yang sah karena agama tidak menetapkan sistem pemerintahan tertentu. 

Dengan demikian, perbedaan mereka bukan pada penerimaan demokrasi semata, tetapi pada 

basis legitimasi dan justifikasi normatif demokrasi tersebut. 

 

Tabel 1. Perbandingan Pemikiran Qardhawi dan Ali Abdul Raziq 
 

Aspek 
Perbandingan 

Yusuf al-Qaradawi Ali ‘Abd al-Raziq 

Pandangan Dasar 
Tentang Politik 
Islam 

Politik merupakan bagian dari ajaran 
Islam yang harus diarahkan untuk 
mewujudkan maqashid al-syari’ah dan 
kemaslahatan umat. 

Politik bukan bagian dari ajaran agama, 
melainkan urusan duniawi yang bersifat 
rasional dan hasil ijtihad manusia. 

Konsep Negara 
Ideal 

Negara ideal adalah al-Daulah al-
Syar’iyyah al-Dustûriyyah, yakni negara 
konstitusional yang berlandaskan nilai 
syariat. 

Negara tidak harus berbasis agama; 
bentuk negara sepenuhnya ditentukan 
oleh kebutuhan masyarakat dan 
perkembangan sejarah. 

Konsep 
Kekuasaan 

Kekuasaan adalah amanah yang harus 
dijalankan sesuai prinsip keadilan, 
musyawarah, dan tanggung jawab 
agama. 

Kekuasaan adalah kontrak sosial yang 
dibangun oleh rakyat dan tidak memiliki 
legitimasi religius. 

Sumber Legitimasi 
Pemimpin 

Legitimasi berasal dari umat melalui 
bai’at yang dapat diwujudkan dalam 
pemilu modern serta tetap terikat nilai 
syariat. 

Legitimasi berasal dari kesepakatan 
rakyat dan kebutuhan sosial-politik tanpa 
dasar mandat agama. 

Sikap Terhadap 
Demokrasi 

Demokrasi dapat diterima sebagai 
sistem modern karena sejalan dengan 
prinsip syûrâ dan pengawasan 
kekuasaan. 

Demokrasi diterima sebagai sistem 
rasional modern yang independen dari 
agama. 

Konsep Syûrâ 
(Musyawarah) 

Syûrâ adalah prinsip syariat yang wajib 
diterapkan dan dapat diinstitusionalisasi 
melalui parlemen. 

Syûrâ bukan kewajiban politik agama; 
sistem pemerintahan sepenuhnya 
ditentukan manusia. 

Hubungan Agama 
Dan Negara 

Agama harus menjadi dasar moral dan 
normatif dalam negara; negara wajib 
menjaga nilai Islam. 

Agama dan negara harus dipisahkan 
agar agama tidak diperalat oleh 
kekuasaan politik. 

Tujuan Utama 
Pemerintahan 

Menegakkan keadilan, menjaga 
kemaslahatan publik, serta 
merealisasikan maqashid syariah. 

Menjamin keteraturan sosial dan 
kesejahteraan rakyat melalui sistem 
politik yang dipilih manusia. 

Implikasi 
Terhadap Hukum 
Modern 

Hukum negara harus sejalan dengan 
prinsip syariat dan tidak bertentangan 
dengan nilai Islam. 

Hukum negara bersifat produk sosial-
politik; dapat berubah sesuai 
kesepakatan dan perkembangan 
masyarakat. 

 

Secara keseluruhan, Qardhawi dapat dipahami sebagai tokoh yang mengusung 

pendekatan sintesis, yakni mengintegrasikan nilai syariat dengan mekanisme demokrasi 

modern melalui konsep negara syar’i-konstitusional. Sementara itu, Ali ‘Abd al-Raziq 



160 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

merepresentasikan pendekatan akomodatif-sekuler, yakni memisahkan agama dari struktur 

formal negara demi membuka ruang kebebasan politik dan rasionalitas publik. Jika Qardhawi 

memandang agama harus menjadi fondasi moral dan normatif dalam politik, maka Raziq 

menekankan bahwa politik tidak boleh diposisikan sebagai bagian dari agama agar agama 

tidak dijadikan alat legitimasi kekuasaan. Perbandingan ini menunjukkan bahwa keduanya 

sama-sama menawarkan solusi terhadap krisis politik umat Islam, namun melalui jalan 

konseptual yang berbeda: Qardhawi menekankan integrasi syariat dan demokrasi, sedangkan 

Raziq menekankan pemisahan agama dari kekuasaan demi mencegah absolutisme politik 

atas nama agama. 

 

5. Penutup   

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Yusuf al-Qaradawi dan Ali ‘Abd 

al-Raziq sama-sama mengakui pentingnya sistem pemerintahan yang adil dan relevan dengan 

perkembangan zaman. Namun keduanya berbeda secara mendasar dalam memposisikan 

hubungan agama dan negara. Qardhawi menegaskan bahwa demokrasi dapat diterima 

selama berada dalam kerangka syariat dan maqashid al-syari’ah melalui konsep al-Daulah al-

Syar’iyyah al-Dustûriyyah, sedangkan Ali ‘Abd al-Raziq berpandangan bahwa politik 

merupakan urusan duniawi yang tidak wajib diikat oleh sistem keagamaan, sehingga 

pemisahan agama dan politik dianggap sebagai jalan untuk mencegah otoritarianisme atas 

nama agama. 

Implikasi penelitian ini menunjukkan bahwa demokrasi dalam politik Islam memiliki 

ruang legitimasi yang luas, baik melalui pendekatan integratif (Qardhawi) maupun pendekatan 

sekuler-rasional (Raziq). Perbedaan keduanya menegaskan bahwa diskursus politik Islam 

modern tidak bersifat tunggal, melainkan terbuka terhadap beragam model relasi agama-

negara. Dengan demikian, penelitian ini memperkaya kajian fiqh siyasah mu‘âshirah dalam 

memahami transformasi konsep kekuasaan dan demokrasi di era kontemporer. 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada fokus kajian yang hanya membandingkan dua 

tokoh, sehingga belum mencakup spektrum pemikiran politik Islam modern secara lebih luas. 

Selain itu, penelitian ini masih bersifat normatif-konseptual dan belum menguji implementasi 

pemikiran kedua tokoh dalam praktik ketatanegaraan. Oleh karena itu, penelitian selanjutnya 

disarankan memperluas objek kajian dengan melibatkan tokoh lain serta mengembangkan 

studi empiris melalui analisis penerapan demokrasi di negara-negara Muslim agar 

menghasilkan temuan yang lebih komprehensif dan aplikatif. 

 

6. Daftar Pustaka 

Al-Mawardi, Abu al-Hasan. Al-Ahkam Al-Sulthaniyyah Wa Al-Wilayat Al-Diniyyah. 
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1989. 

Al-Qaradawi, Yusuf. Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Dhaw’ Nushush Al-Syari’ah Wa 
Maqashidiha. Kairo: Maktabah Wahbah, 2002. 

———. Min Fiqh Al-Daulah Fi Al-Islam. Kairo: Dar al-Syuruq, 1997. 

Al-Raziq, Abd. Al-Islam Wa Ushul Al-Hukm: Bahtsun Fi Al-Khilafah Wa Al-Hukm Fi 
Al-Islam. Kairo: Matba‘ah Misr, 1925. 

Iqbal, Muhammad. “Fiqh Siyasah: Kontekstualisasi Doktrin Politik Islam Dalam 
Sistem Ketatanegaraan Modern.” Jurnal Al-Daulah: Jurnal Hukum Dan 
Perundangan Islam 6, no. 2 (2016): 210–212. 

Taymiyyah, Ibn. Al-Siyasah Al-Syar’iyyah Fi Ishlah Al-Ra’i Wa Al-Ra’iyyah. Beirut: 



161 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 
 

Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998. 

Wahbah Az Zuhaili. “Al-Fiqh Al-Islamiy Wa Adillatuhu.” Daru Al-Fikri, Damaskus, 
1985, 122. 

A.M. Fatwa. Kata Pengantar dalam Yusuf al-Qaradhawi, “Meluruskan Dikotomi Agama dan 

Politik”, Cet. Ke-1, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar, 2008). 

Afifiah, Farida Nur, Jurnal, Demokrasi Dalam Al-Quran : Implementasi Demokrasi Di Indonesia 

(STAI Sunan Panandaran : 2020) 

al-Qardhawiy , Yusuf. 1997.“Al-Ghazali Antara Pro dan Kontra”. terj. Hasan Abrori, Jilid 1 

(Jakarta: Pustaka Progressif) 

Al-Qardhawiy, Yusuf, “Ijtihad baru seputar Sistem Demokrasi Multipartai, Keterlibatan Wanita 

di dewan Perwakilan, Partisispasi dalam Pemerin tahan Sekuler''. 

Al-Qardhawiy, Yusuf, Min Fiqh Ad-Dualah fi Al-Islam, (Bairut: Dar As-Syuruq, 1968). 

Al-Raziq, Ali Abdul. al-Islam wa Ushul al-Hukm: Bahs fi al-Khilafah wa al-Hukumah fi al-Islam 

(Mesir: Mathba’ah Misr, 1925). 

Fadhil, Abdul Jurnal, Peta Pemikiran Politik Islam Modern (Jakarta : 2012) 

Imtihana, A. “Pendidikan Agama Islam untuk Perguruan Tinggi”. Universitas Sriwijaya 

Mardani, hukum Islam: kumpulan peraturan tentang hukum Islam di Indonesia. 

Papaw, Anjar. “Biografi al-Qardhawi”, http://berita.univpancasila.ac.id/berita-1759- biografi-

dryusuf-al-qaradhawi.html. 

Rakhmat, Jalaluddin. Islam dan Demokrasi, P3M (1992) 

Shomad , Abd. Hukum Islam : Penormaan Prinsip Syariah Dalam Hukum Di Indonesia. 

Subiharta (2015): MORALITAS HUKUM DALAM HUKUM PRAKSIS SEBAGAI SUATU 

KEUTAMAAN (Legal Morality in Practical Law as a Virtue), Jurnal Hukum dan Peradilan, 

Volume 4, Nomor 3 November 2015: 385-398 

Yusuf, B. (2018). Politik dalam Islam: Makna, Tujuan dan Falsafah (Kajian Atas Konsep Era 

Klasik). Aqidah-Ta: Jurnal Ilmu Aqidah, 4(1), 114–130. 

https://doi.org/10.24252/aqidahta.v4i1.5653 

Zaynah, Ibia. Muhammad Alif (2025): Prinsip-Prinsip Demokrasi dalam Perspektif Hadis, 

Jurnal Miftahul Ilmi : Jurnal Pendidikan Agama Islam Volume. 2 Nomor. 3 Juli 2025 

Zulfah, Umi. 2004. “Riba dan Bunga Bank Menurut Yusuf al-Qaradhawi: Kajian Atas 

Penafsiran Yusuf al Qaradhawi terhadap Q.S. al- Baqarah: 275 dalam Bukunya Fawāid 

al-Bunūk Hiya al-Ribā al-Harām”, skripsi Yogyakarta: Fakultas Ushuluddin Universitas 

Islam Negeri Sunan Kalijaga. 


