MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam

ISSN: 2252-5289 (Printed) 2615 - 5622 (Online)
Accredited Nomor: 177/E/KPT/2024
Website: http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Magasid

Magqasid: Jurnal Studi Hukum Islam/Vol.15 No.1 Tahun 2025 (49-62)

Muhammad
Pebri Andinata
Universitas Islam
Negeri Sumatera
Utara Medan
muhammad20121

2068@uinsu.ac.id

Irwan
Universitas
islam Negeri
Sumatera

Utara Medan
irwvan@uinsu.ac.
id

Praktik Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Di Desa Sei Rampah
Perspektif Magashid Syariah

Abstract. The practice of adopting children in many Muslim communities raises legal issues
concerning patterns of inheritance distribution, since adopted children do not obtain inheritance
rights based on biological lineage (nasab). This study aims to analyze the patterns of inheritance
allocation for adopted children in Desa Sei Rampah, identify factors that hinder the
implementation of legal mechanisms such as the wasiat wajibah (mandatory bequest), and
evaluate their implications for the objectives of maqasid al-shari‘ah. The research employs a
qualitative method with a case study design; primary data were collected through observation
and semi-structured interviews with purposively selected informants (four adopted children,
adoptive parents, and community leaders), while secondary data were drawn from legal reviews
and relevant literature. The novelty of the study lies in combining normative—empirical analysis
with a maqasid perspective to assess the alignment between formal norms and local practices.
Findings show that asset distribution is more frequently conducted through gifts (hibah) or family
deliberation (musyawarah keluarga) rather than formal mechanisms like wasiat wajibah; the
main obstacles are low legal literacy and the dominance of local tradition. The study contributes
empirical evidence to inform policy recommendations on legal literacy in Islamic family law and
to emphasize the role of religious leaders in socializing mechanisms that protect the economic
rights of adopted children.

Keywords: Mandatory Will; Adopted Child; Islamic Family Law; Local Legal Practice.

Abstrak: Praktik pengangkatan anak di banyak komunitas Muslim menimbulkan persoalan
hukum terkait pola pemberian harta warisan, karena anak angkat tidak memperoleh hak waris
berdasarkan nasab. Penelitian ini bertujuan menganalisis pola pemberian harta warisan bagi
anak angkat di Desa Sei Rampah, mengidentifikasi faktor penghambat penerapan mekanisme
hukum seperti wasiat wajibah, dan mengevaluasi implikasinya terhadap tujuan maqasid al-
shari‘ah. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan desain studi kasus; data primer
diperoleh melalui observasi dan wawancara semi-terstruktur dengan informan purposif (empat
anak angkat, orang tua angkat, dan tokoh masyarakat), serta data sekunder dari kajian hukum
dan literatur. Novelty penelitian terletak pada pemadanan analisis normatif-empiris dengan
sudut pandang maqasid untuk menilai kesesuaian norma dan praktik lokal. Hasil menunjukkan
pola pembagian harta lebih banyak dilakukan melalui hibah atau musyawarah keluarga, bukan
mekanisme formal wasiat wajibah, hambatan utama adalah rendahnya literasi hukum dan
dominasi tradisi lokal. Kontribusi penelitian: menyediakan bukti empiris untuk rekomendasi
kebijakan literasi hukum keluarga Islam dan peran tokoh agama dalam sosialiasi mekanisme
perlindungan ekonomi bagi anak angkat.

Kata Kunci: Wasiat Wajibah; Anak Angkat;, Hukum Keluarga Islam; Praktik Hukum Lokal.

49 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026


http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1500969650&1
http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Maqasid
mailto:muhammad201212068@uinsu.ac.id
mailto:muhammad201212068@uinsu.ac.id
mailto:irwan@uinsu.ac.id
mailto:irwan@uinsu.ac.id

1. Pendahuluan
Anak merupakan amanah sekaligus karunia yang memiliki kedudukan penting dalam

kehidupan keluarga dan masyarakat. Kehadiran anak tidak hanya dipandang sebagai penerus
keturunan, tetapi juga sebagai subjek yang harus dijaga hak-haknya, baik secara sosial, moral,
maupun hukum. Dalam konteks masyarakat Muslim, tanggung jawab terhadap anak tidak
terbatas pada anak kandung, melainkan juga mencakup anak-anak yang diasuh atau diangkat
oleh keluarga lain. Praktik pengangkatan anak telah lama dikenal dalam kehidupan sosial
masyarakat Indonesia dan berkembang seiring dengan dinamika budaya, agama, serta
kebutuhan sosial yang ada. Pengangkatan anak umumnya dilatarbelakangi oleh berbagai
faktor, seperti keinginan memiliki keturunan, dorongan kemanusiaan untuk menolong anak
terlantar, maupun alasan sosial-ekonomi tertentu.

Meskipun pengangkatan anak memiliki tujuan yang mulia, praktik ini tidak lepas dari
persoalan hukum, khususnya yang berkaitan dengan status dan hak anak angkat. Salah satu
persoalan yang sering muncul adalah mengenai hak anak angkat terhadap harta peninggalan
orang tua angkatnya. Dalam hukum Islam, sistem kewarisan dibangun di atas prinsip
hubungan nasab, perkawinan, dan perwalian, sehingga anak angkat tidak secara otomatis
memperoleh hak waris dari orang tua angkatnya. Ketentuan ini bertujuan menjaga kejelasan
garis keturunan serta keadilan distribusi harta kepada ahli waris yang berhak.’

Di sisi lain, realitas sosial menunjukkan bahwa hubungan emosional dan tanggung
jawab moral antara orang tua angkat dan anak angkat sering kali menyerupai hubungan orang
tua dan anak kandung. Anak angkat diasuh, dibesarkan, dididik, dan dipenuhi kebutuhannya
dalam jangka waktu yang lama, bahkan hingga orang tua angkat meninggal dunia. Kondisi ini
menimbulkan pertanyaan keadilan, terutama ketika anak angkat tidak memperoleh
perlindungan ekonomi setelah ditinggal wafat oleh orang tua angkatnya. Ketegangan antara
norma hukum dan realitas sosial inilah yang menjadikan isu anak angkat dan hak atas harta
peninggalan sebagai persoalan yang terus relevan untuk dikaji.

Dalam perkembangan hukum Islam kontemporer di Indonesia, muncul konsep wasiat
wajibah sebagai instrumen hukum yang dimaksudkan untuk menjembatani persoalan
tersebut. Wasiat wajibah dipahami sebagai pemberian harta yang bersifat wajib kepada pihak
tertentu yang secara hukum tidak termasuk ahli waris, namun memiliki hubungan sosial dan
kemanusiaan yang kuat dengan pewaris. Konsep ini merupakan hasil ijtihad hukum yang tidak
ditemukan secara eksplisit dalam literatur figh klasik, melainkan berkembang dalam praktik
hukum Islam modern untuk merespons kebutuhan keadilan sosial.?

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa wasiat wajibah pada mulanya dikembangkan di
beberapa negara Muslim untuk melindungi cucu yang orang tuanya meninggal lebih dahulu
dari pewaris, sehingga terhalang memperoleh warisan. Dalam konteks Indonesia, konsep ini
kemudian diarahkan kepada anak angkat sebagai bentuk perlindungan hukum dan pengakuan
atas hubungan sosial yang terjalin antara anak angkat dan orang tua angkat.> Dengan
demikian, wasiat wajibah diposisikan sebagai mekanisme yang berada di antara wasiat dan
waris, yang bertujuan menjaga keseimbangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan
rasa keadilan sosial.

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas kedudukan anak angkat dalam
perspektif hukum Islam, hukum adat, dan hukum positif di Indonesia. Fitriyani (2020)
menjelaskan bahwa dalam hukum Islam, anak angkat tidak memiliki hubungan kewarisan

" Mardani, Hukum Kewarisan Islam di Indonesia, Cet. ke-1 (Raja Grafindo Persada, 2014).

2 Fahmi Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam (Aswaja Pressindo,
2014).

E Muz\ammad Ichsan dan Erna Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap

Kewarisan Anak Angkat Perspektif Hukum Islam,” Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam 12, no. 1 (2023):
65-75.

50 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam

Vol. 15 No.1 Tahun 2026



dengan orang tua angkatnya, namun tetap memiliki peluang memperoleh harta melalui wasiat
atau hibah.* Rais (2016) juga menegaskan bahwa perbedaan sistem hukum di Indonesia
menyebabkan beragamnya praktik pengangkatan anak dan implikasi hukumnya, khususnya
dalam persoalan warisan.® Sementara itu, Nofitasari (2021) menyoroti perkembangan
formulasi wasiat wajibah sebagai upaya menjawab kebutuhan keadilan bagi pihak-pihak yang
tidak mendapatkan bagian waris secara langsung.®

Meskipun kajian normatif mengenai wasiat wajibah dan anak angkat telah banyak
dilakukan, penelitian yang mengaitkan ketentuan tersebut dengan praktik sosial di tingkat
masyarakat lokal masih relatif terbatas. Sebagian besar penelitian cenderung berfokus pada
analisis doktrinal terhadap sumber hukum, putusan pengadilan, atau perbandingan antar
sistem hukum. Padahal, efektivitas suatu ketentuan hukum tidak hanya ditentukan oleh
kejelasan normanya, tetapi juga oleh tingkat pemahaman dan penerimaannya di tengah
masyarakat. Dalam konteks ini, terdapat kebutuhan untuk melihat bagaimana konsep wasiat
wajibah dipahami dan diterapkan dalam kehidupan nyata masyarakat Muslim, khususnya di
wilayah pedesaan.

Fakta empiris menunjukkan bahwa dalam banyak komunitas, pembagian harta
peninggalan masih didominasi oleh praktik musyawarah keluarga atau adat setempat.
Mekanisme hukum formal sering kali belum menjadi rujukan utama, baik karena keterbatasan
akses informasi maupun karena kuatnya tradisi yang telah mengakar. Kondisi ini berpotensi
menimbulkan kesenjangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik yang
berlangsung di masyarakat. Kesenjangan tersebut dapat berdampak pada tidak terpenuhinya
tujuan perlindungan terhadap anak angkat, yang sejatinya menjadi salah satu orientasi utama
dari konsep wasiat wajibah.

Dalam kerangka teori hukum, kondisi ini dapat dipahami melalui konsep das sollen
dan das sein. Das sollen merepresentasikan hukum sebagaimana yang seharusnya berlaku
secara normatif, sedangkan das sein menggambarkan realitas praktik hukum yang terjadi di
masyarakat. Ketika terdapat jarak yang cukup lebar antara keduanya, maka dapat dikatakan
bahwa hukum belum berfungsi secara optimal. Oleh karena itu, kajian yang mengungkap
realitas penerapan wasiat wajibah di tingkat lokal menjadi penting untuk menilai sejauh mana
ketentuan hukum tersebut berjalan sesuai dengan tujuan pembentukannya.

Desa Sei Rampah, sebagai salah satu wilayah dengan karakter masyarakat Muslim
yang kuat, menjadi konteks yang relevan untuk mengkaji persoalan ini. Praktik pengangkatan
anak di desa tersebut tidak terlepas dari nilai-nilai kekeluargaan dan tradisi lokal yang hidup
di tengah masyarakat. Namun, sejauh mana pemahaman masyarakat terhadap konsep wasiat
wajibah dan bagaimana penerapannya dalam pembagian harta peninggalan orang tua angkat
masih menjadi pertanyaan yang belum banyak dijawab oleh penelitian sebelumnya. Hal inilah
yang menegaskan adanya kesenjangan penelitian antara kajian normatif dan kajian empiris
pada tingkat komunitas lokal.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini dipandang penting untuk dilakukan guna
mengisi kekosongan kajian yang menghubungkan ketentuan hukum Islam dengan realitas
sosial masyarakat. Penelitian ini tidak hanya berupaya menjelaskan konsep wasiat wajibah
secara teoritis, tetapi juga menelaah bagaimana konsep tersebut dipraktikkan, dipahami, atau

4 Nur Ana Fitriyani, “Waris Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam,” Istidal: Jurnal Studi Hukum
Islam 7, no. 2 (2020): 232—48.

5 Muhammad Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum
Perdata (Analisis Komparatif),” DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum 14, no. 2 (2016): 183-200,
https://doi.org/10.35905/diktum.v14i2.232.

6 Khotifatul Defi Nofitasari, “Wasiat Wajibah kepada Anak Angkat, Non-Muslim dan Anak Tiri (Formulasi
Hukum Wasiat Wajibah dalam Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam di Indonesia dan Perkembangannya),”
Al-Syakhsiyyah: Journal of Law and Family Studies 3, no. 2 (2021): 25-47.

51 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



bahkan diabaikan dalam kehidupan masyarakat. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan
dapat memberikan gambaran yang lebih utuh mengenai dinamika penerapan hukum keluarga
Islam di tingkat lokal.

Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis penerapan wasiat wajibah bagi
anak angkat dalam konteks masyarakat Muslim lokal serta mengidentifikasi faktor-faktor yang
mempengaruhi pelaksanaannya. Selain itu, penelitian ini bertujuan mengungkap kesenjangan
antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik empiris di masyarakat, sekaligus
memberikan kontribusi pemikiran bagi pengembangan hukum keluarga Islam yang lebih
responsif terhadap kebutuhan sosial. Dengan pendekatan ini, diharapkan hasil penelitian
dapat menjadi rujukan akademik sekaligus bahan pertimbangan praktis bagi upaya
peningkatan kesadaran dan literasi hukum di kalangan masyarakat.

2. Tinjauan Pustaka
A. Konsep Anak Angkat dalam Hukum Islam

Pengangkatan anak merupakan praktik sosial yang telah dikenal sebelum Islam dan
tetap berlangsung dalam masyarakat Muslim hingga saat ini. Namun, Islam memberikan
batasan yang tegas terkait status anak angkat, khususnya dalam hal nasab dan konsekuensi
hukumnya. Dalam hukum Islam, pengangkatan anak (tabanni) tidak mengubah hubungan
darah anak dengan orang tua kandungnya dan tidak melahirkan hubungan nasab dengan
orang tua angkat. Prinsip ini ditegaskan untuk menjaga kejelasan garis keturunan dan
mencegah kekacauan dalam sistem hukum keluarga Islam.’

Para ulama sepakat bahwa anak angkat tidak memiliki kedudukan sebagai ahli waris
dari orang tua angkatnya karena tidak terpenuhinya sebab-sebab kewarisan dalam Islam,
yaitu hubungan darah, perkawinan, dan perwalian. Oleh karena itu, meskipun hubungan sosial
antara anak angkat dan orang tua angkat dapat berlangsung sangat dekat, hubungan tersebut
tidak menimbulkan akibat hukum dalam kewarisan secara otomatis.® Ketentuan ini
menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kerangka normatif yang ketat dalam menjaga
struktur kewarisan, namun tetap membuka ruang bagi solusi alternatif yang berlandaskan nilai
keadilan.

B. Wasiat dalam Perspektif Hukum Islam

Wasiat dalam hukum Islam merupakan pemberian seseorang kepada pihak lain yang
berlaku setelah ia meninggal dunia. Wasiat bersifat sukarela dan menjadi sarana bagi
seseorang untuk menyalurkan sebagian hartanya kepada pihak yang tidak termasuk ahli
waris. Secara umum, wasiat dibatasi maksimal sepertiga dari total harta dan tidak boleh
diberikan kepada ahli waris kecuali atas persetujuan ahli waris lainnya.®

Dalam praktik klasik figh, wasiat dipahami sebagai hak individu yang sepenuhnya
bergantung pada kehendak pewaris. Oleh karena itu, pihak-pihak yang tidak diwasiati tidak
dapat menuntut bagian harta secara hukum. Konstruksi ini kemudian menimbulkan persoalan
keadilan ketika terdapat pihak-pihak yang secara sosial memiliki hubungan erat dengan
pewaris, namun tidak memperoleh perlindungan ekonomi setelah pewaris meninggal dunia.
Kondisi inilah yang mendorong lahirnya konsep wasiat wajibah dalam perkembangan hukum
Islam kontemporer.

C. Wasiat Wajibah sebagai Produk ljtihad Kontemporer

Wasiat wajibah merupakan konsep yang tidak dikenal dalam figh klasik, melainkan
lahir sebagai hasil ijtihad ulama dan pembentuk hukum modern. Konsep ini pertama kali
dikembangkan di beberapa negara Muslim untuk melindungi cucu yatim yang terhalang

7 Mardani, Hukum Kewarisan Islam di Indonesia.
8 Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum Perdata
(Analisis Komparatif).”
° Ali Al-Sayis, Tafsir Ayat al-Ahkam, Juz 4 (Dar al-Fikr, 1976).
52 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



memperoleh warisan karena orang tuanya meninggal lebih dahulu dari pewaris. Wasiat
wajibah dipandang sebagai instrumen korektif untuk mengatasi kekakuan sistem kewarisan
dan menjamin keadilan sosial.™

Dalam konteks hukum Islam di Indonesia, wasiat wajibah mengalami penyesuaian
orientasi. Instrumen ini tidak diarahkan kepada cucu yatim, melainkan kepada anak angkat
dan orang tua angkat. Peralihan orientasi ini menunjukkan adanya respons terhadap realitas
sosial masyarakat Indonesia, di mana praktik pengangkatan anak cukup berkembang dan
menimbulkan persoalan hukum yang kompleks." Wasiat wajibah dengan demikian
diposisikan sebagai jalan tengah antara prinsip normatif hukum Islam dan kebutuhan
perlindungan sosial bagi anak angkat.

D. Anak Angkat dan Wasiat Wajibah dalam Kajian Akademik

Sejumlah penelitian telah mengkaiji kedudukan anak angkat dalam hukum Islam serta
implikasinya terhadap hak atas harta peninggalan. Temuan umum menunjukkan bahwa anak
angkat tidak memiliki hak waris karena ketiadaan hubungan nasab, namun tetap dapat
memperoleh perlindungan ekonomi melalui mekanisme non-waris seperti wasiat atau hibah.
Mekanisme ini dipandang sebagai instrumen keadilan yang bertujuan menjamin
kesejahteraan anak angkat, meskipun sebagian besar kajian masih berfokus pada analisis
normatif dan belum menyentuh dimensi empiris secara mendalam.'?

Kajian lain menyoroti perkembangan formulasi wasiat wajibah dalam hukum Islam
Indonesia sebagai bentuk upaya harmonisasi antara nilai-nilai figh dan kebutuhan sosial
masyarakat modern. Meskipun demikian, kajian tersebut cenderung menitikberatkan pada
aspek regulatif dan konstruksi normatif, tanpa menggali secara komprehensif bagaimana
ketentuan wasiat wajibah dipahami dan diterapkan dalam praktik masyarakat.’> Pendekatan
serupa juga terlihat dalam penelitian yang membahas pengaturan wasiat wajibah secara
yuridis-formal, yang belum melibatkan data empiris sebagai dasar analisis.'

Di sisi lain, beberapa penelitian menegaskan bahwa pluralitas sistem hukum di
Indonesia yang meliputi hukum Islam, hukum adat, dan hukum perdata menyebabkan
beragamnya praktik pengangkatan anak dan pembagian harta peninggalan. Meskipun
memberikan gambaran penting mengenai pengaruh budaya dan adat lokal, kajian tersebut
belum secara spesifik mengaitkan pluralitas hukum tersebut dengan penerapan wasiat
wajibah bagi anak angkat. Secara umum, kecenderungan kajian akademik masih didominasi
oleh analisis doktrinal dan perbandingan hukum, sehingga menyisakan ruang bagi penelitian
empiris yang mengkaji penerapan wasiat wajibah dalam konteks sosial masyarakat.'®
E. Pengembangan Kajian Terkini tentang Wasiat Wajibah bagi Anak Angkat

Perkembangan kajian kontemporer menunjukkan bahwa wasiat wajibah bagi anak
angkat diposisikan sebagai instrumen korektif untuk menjembatani keterbatasan sistem
kewarisan berbasis nasab. Sejumlah penelitian normatif menegaskan bahwa anak angkat
tidak memiliki hak waris, namun tetap dapat memperoleh perlindungan ekonomi melalui wasiat

10 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam.

" |chsan dan Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap Kewarisan Anak Angkat
Perspektif Hukum Islam.”

12 Fitriyani, “Waris Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam.”

3 Nofitasari, “Wasiat Wajibah kepada Anak Angkat, Non-Muslim dan Anak Tiri (Formulasi Hukum
Wasiat Wajibah dalam Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam di Indonesia dan Perkembangannya).”

4 Ria Ramdhani, “Pengaturan Wasiat Wajibah Terhadap Anak Angkat Menurut Hukum Islam,” Lex et
Societatis 3, no. 1 (2019): 55-63, https://doi.org/10.29300/imr.v4i1.2193.

5 Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum Perdata
(Analisis Komparatif).”

53|
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



wajibah dengan batas maksimal sepertiga harta peninggalan.’® Beberapa studi juga
menekankan pentingnya aspek prosedural, seperti legalitas pengangkatan anak dan
kejelasan bentuk wasiat, guna mencegah sengketa di kemudian hari serta memperkuat
kepastian hukum bagi anak angkat."”

Dalam konteks hukum Islam Indonesia, kajian terhadap Kompilasi Hukum Islam
menunjukkan bahwa wasiat wajibah merupakan hasil ijtihad yang bersifat kontekstual dan
responsif terhadap realitas sosial masyarakat. Junaedi dan Salikin (2021) menilai bahwa
keberadaan wasiat wajibah dalam KHI telah memberikan dasar normatif yang jelas, namun
masih menyisakan persoalan pada tataran implementasi dan pemahaman masyarakat.'®
Temuan serupa juga ditunjukkan oleh penelitian yang membandingkan hukum Islam dan
hukum perdata, di mana perbedaan konstruksi hukum sering kali menimbulkan kebingungan
dalam praktik pembagian harta anak angkat.®

Kajian mutakhir lainnya menyoroti adanya kesenjangan antara norma hukum dan
praktik sosial. Studi empiris menunjukkan bahwa meskipun wasiat wajibah diakui secara
normatif, penerapannya belum merata akibat rendahnya literasi hukum, perbedaan tafsir, serta
dominasi tradisi kekeluargaan dalam penyelesaian kewarisan.?’ Akibatnya, anak angkat sering
kali tetap berada dalam posisi rentan setelah meninggalnya orang tua angkat, meskipun
secara normatif tersedia instrumen perlindungan hukum.

Berdasarkan pemetaan tersebut, terlihat bahwa penelitian terdahulu lebih banyak
menekankan aspek normatif dan yuridis-formal wasiat wajibah, sementara kajian empiris yang
menggali pemahaman dan praktik masyarakat secara langsung masih terbatas. Kesenjangan
inilah yang menjadi ruang kontribusi penelitian ini, yaitu mengkaji wasiat wajibah bagi anak
angkat dengan memadukan analisis normatif dan temuan lapangan, serta menempatkannya
dalam kerangka maqasid al-sharrah untuk menilai sejauh mana tujuan keadilan dan
kemaslahatan benar-benar terwujud dalam praktik sosial masyarakat.

F. Kerangka Maqgashid Syariah Sebagai Alat Analisis

Pendekatan magqasid al-shari’ah menempatkan tujuan-tujuan dasar syariah termasuk
perlindungan harta (hifz al-mal), keturunan (hifz al-nasl), jiwa, akal, dan agama sebagai kriteria
utama dalam menilai keberlakuan dan keadilan suatu aturan hukum.?' Sebagai alat analisis,
magqgasid tidak sekadar membaca teks normatif, tetapi menguji sejauh mana implementasi
hukum di tingkat sosial berhasil mewujudkan maslahat dan mencegah mafsadah. Dalam
konteks studi ini, kerangka magasid berguna untuk mengevaluasi apakah instrumen seperti
wasiat wajibah atau praktik hibah dan musyawarah keluarga memenuhi tujuan hifz al-mal
dengan memberikan kepastian perlindungan ekonomi kepada anak angkat, serta apakah
praktik tersebut mempertahankan prinsip keadilan dan kemaslahatan sosial. Pendekatan
kontemporer magasid menekankan prioritisasi tujuan, karakter sistemik hukum, dan
fleksibilitas ijtihad kontekstual sehingga memungkinkan perumusan rekomendasi kebijakan

6 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam; Suharto, “Hak Waris Anak
Angkat Menurut Hukum Islam di Indonesia,” ISTI'DAL; Jurnal Studi Hukum Islam 1, no. 2 (2014): 108—
20.

7 Muhammad Zainuddin Sunarto dan Viqi Fadilatur Rizgiyah, “Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Dalam
Harta Waris Melalui Putusan  Notaris,” Al-Majaalis 9, no. 1 (2021): 53-73,
https://doi.org/10.37397/almajaalis.v9i1.176.

8 Asep Mahbub Junaedi dan Adang Djumhur Salikin, “Anak Angkat dan Pengaturan Wasiat Wajibah:
Pandangan Kompilasi Hukum Islam,” Journal of Law and Nation (JOLN) 3, no. 1 (2024): 58-68.

19 Abdul Kodir Alhamdani, “Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Perspektif Kompilasi Hukum Islam dan
Kitab Undang-undang Hukum Perdata,” At-Tatbiq: Jurnal Ahwal al-Syakhsiyyah 10, no. 1 (2025): 1-17.
20 Abdul Halim dkk., “Review Legal Mandatory Will For Adopted Children According To Islamic
Inheritance Law,” Islamic Law and Local Wisdom 1, no. 1 (2025), https://doi.org/10.56087/islam.v1i1.7.
21 |, Al-Shatibi, The reconciliation of the fundamentals of Islamic law (. A. K. Nyazee, Trans.)
(International Institute of Islamic Thought (IlIT), 2012).

54 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



yang sensitif terhadap realitas lokal tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar syariah.??
Dengan demikian, penggunaan magasid sebagai alat analisis memberi kerangka normatif-
empiris yang kuat untuk menilai kesesuaian antara norma kewarisan formal dan praktik
pembagian harta di tingkat masyarakat, sekaligus menunjang argumentasi untuk solusi hukum
yang lebih adil dan aplikatif.

3. Metode Penelitian
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kasus.

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian bertujuan untuk memahami secara mendalam
praktik sosial dan pandangan masyarakat terkait penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat.
Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali makna, persepsi, serta alasan yang
melatarbelakangi perilaku hukum masyarakat, yang tidak dapat dijelaskan secara memadai
melalui pendekatan kuantitatif. 2

Studi kasus digunakan karena penelitian difokuskan pada satu konteks sosial tertentu,
yaitu masyarakat Muslim di Desa Sei Rampah, Kabupaten Serdang Bedagai. Desa ini dipilih
berdasarkan adanya praktik pengangkatan anak yang hidup dalam masyarakat serta
ditemukannya fenomena ketidaksesuaian antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik
pembagian harta peninggalan orang tua angkat. Selain itu, Desa Sei Rampah memiliki
karakter demografis dengan jumlah penduduk yang relatif besar dan proporsi generasi muda
yang cukup dominan, sehingga relevan untuk mengkaji isu perlindungan anak dalam konteks
hukum keluarga Islam.

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer
diperoleh melalui wawancara dan observasi lapangan. Wawancara dilakukan secara semi-
terstruktur kepada anak angkat, orang tua angkat, tokoh masyarakat, dan tokoh agama
setempat. Pemilihan informan dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan
keterlibatan langsung informan dalam praktik pengangkatan anak dan pembagian harta
peninggalan. Observasi dilakukan secara non-partisipatif untuk memperoleh gambaran nyata
mengenai pola hubungan antara anak angkat dan orang tua angkat, serta praktik pemberian
harta dalam keluarga. Peneliti tidak menemukan data resmi mengenai pencatatan anak angkat
di Desa Sei Rampah. Oleh karena itu, peneliti melakukan survei langsung ke lapangan untuk
mengidentifikasi keberadaan anak angkat. Berdasarkan hasil survei tersebut, ditemukan
empat orang anak angkat yang menjadi subjek utama penelitian dengan karakteristik
sebagaimana ditampilkan pada Tabel 1.

Tabel 1. Karakteristik Anak Angkat di Desa Sei Rampah

Kode Anak | Jenis Kelamin | Agama | Pendidikan
A1 Laki-laki Islam SD
A2 Laki-laki Islam SMP
A3 Laki-laki Islam SMA
A4 Perempuan Islam SMA

22 Jasser Auda, Magqasid al-Shariah as a Philosophy of Islamic Law A Systems Approach (The
International Institute Islamic Thought, 2008).

23 Titin Pramiyati dkk., “Peran Data Primer Pada Pembentukan Skema Konseptual Yang Faktual (Studi

Kasus: Skema Konseptual Basisdata Simbumil),” Simetris: Jurnal Teknik Mesin, Elektro dan limu
Komputer 8, no. 2 (2017): 679, https://doi.org/10.24176/simet.v8i2.1574.

55 |

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam

Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Dari keempat anak angkat tersebut, hanya satu anak yang orang tua angkatnya telah
meninggal dunia. Terhadap kasus ini, peneliti melakukan penelusuran lebih mendalam terkait
penerapan wasiat wajibah. Hasil wawancara menunjukkan bahwa anak tersebut tidak
memperoleh bagian apa pun dari harta peninggalan orang tua angkatnya. Data sekunder
diperoleh melalui studi kepustakaan terhadap buku hukum Islam, jurnal ilmiah, peraturan
perundang-undangan, dan penelitian terdahulu yang relevan dengan topik wasiat wajibah dan
anak angkat. Analisis data dilakukan secara kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian
data, dan penarikan kesimpulan. Analisis diarahkan menggunakan pendekatan normatif-
empiris serta perspektif magasid al-sharr’ah, khususnya perlindungan harta (hifz al-mal) dan
perlindungan keturunan (hifz al-nasl), untuk menilai sejauh mana praktik masyarakat
mencerminkan nilai keadilan dan kemaslahatan.

4. Hasil dan Pembahasan
A. Praktik Pengangkatan Anak dan Pembagian Harta di Desa Sei Rampah

Desa Sei Rampah merupakan salah satu wilayah dengan karakter masyarakat Muslim
yang kuat, di mana nilai kekeluargaan dan tradisi lokal masih menjadi rujukan utama dalam
mengatur kehidupan sosial, termasuk dalam praktik pengangkatan anak. Berdasarkan hasil
penelitian lapangan, pengangkatan anak di Desa Sei Rampah umumnya dilakukan secara
informal dan berbasis kepercayaan keluarga, tanpa melalui mekanisme hukum formal seperti
penetapan pengadilan. Praktik ini dipahami masyarakat sebagai bentuk kepedulian sosial dan
tanggung jawab moral terhadap anak yang membutuhkan pengasuhan, bukan sebagai
perbuatan hukum yang memiliki implikasi yuridis yang kompleks.

Hasil observasi dan wawancara menunjukkan bahwa mayoritas orang tua angkat di
Desa Sei Rampah memandang anak angkat sebagai bagian dari keluarga dalam arti sosial
dan emosional. Anak angkat diasuh, dibiayai pendidikannya, serta dilibatkan dalam kehidupan
rumah tangga sebagaimana anak kandung. Namun demikian, pemahaman ini tidak
sepenuhnya berimplikasi pada pengakuan hak anak angkat terhadap harta peninggalan orang
tua angkat. Dalam praktiknya, hubungan yang bersifat emosional tersebut belum selalu
diterjemahkan ke dalam bentuk perlindungan hukum setelah orang tua angkat meninggal
dunia.

Penelitian menemukan bahwa dari beberapa kasus anak angkat yang diteliti, terdapat
anak angkat yang tidak memperoleh bagian apa pun dari harta peninggalan orang tua
angkatnya. Harta peninggalan sepenuhnya dibagikan kepada ahli waris kandung melalui
musyawarah keluarga. Praktik ini dianggap sebagai hal yang wajar dan tidak menimbulkan
persoalan hukum menurut pandangan masyarakat setempat. Anak angkat dalam posisi
tersebut sering kali kembali ke lingkungan keluarga asal atau hidup mandiri tanpa dukungan
ekonomi dari keluarga orang tua angkatnya.

Dalam wawancara dengan orang tua angkat, terungkap bahwa sebagian besar dari
mereka tidak memahami adanya mekanisme wasiat wajibah bagi anak angkat. Ketidaktahuan
ini bukan disebabkan oleh penolakan terhadap hukum Islam, melainkan karena minimnya
sosialisasi dan literasi hukum di tingkat masyarakat. Banyak informan menyatakan bahwa
mereka hanya mengenal konsep warisan secara umum dan beranggapan bahwa harta
peninggalan secara otomatis menjadi hak anak kandung atau ahli waris darah. Pandangan ini
sejalan dengan temuan Rais (2016) yang menyatakan bahwa praktik kewarisan masyarakat
sering kali lebih dipengaruhi oleh pemahaman tradisional dibandingkan ketentuan hukum
Islam normatif.*

24 Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum Perdata
(Analisis Komparatif).”

56 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Selain itu, penelitian juga menemukan bahwa sebagian orang tua angkat memilih
memberikan harta kepada anak angkat melalui hibah semasa hidup. Hibah dipandang sebagai
cara yang lebih aman dan tidak menimbulkan konflik keluarga setelah pewaris meninggal
dunia. Pemberian hibah ini dilakukan atas dasar kasih sayang dan kesadaran pribadi, bukan
karena dorongan atau kewajiban hukum. Namun, tidak semua orang tua angkat melakukan
hibah, terutama ketika kondisi ekonomi terbatas atau ketika mereka menganggap bahwa
pengasuhan yang telah diberikan sudah cukup sebagai bentuk tanggung jawab.

Dari sisi tokoh masyarakat dan tokoh agama setempat, diperoleh keterangan bahwa
konsep wasiat wajibah masih jarang dibahas dalam forum keagamaan maupun kegiatan sosial
masyarakat. Para tokoh tersebut mengakui bahwa perhatian masyarakat terhadap isu hukum
keluarga Islam cenderung terbatas pada persoalan nikah dan talak, sementara isu kewarisan,
khususnya yang berkaitan dengan anak angkat, belum menjadi perhatian utama. Kondisi ini
menyebabkan kesenjangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik sosial yang
berlangsung di masyarakat.

Temuan ini menunjukkan bahwa praktik pengangkatan anak dan pembagian harta
peninggalan di Desa Sei Rampah masih didominasi oleh pola hubungan sosial dan adat
kekeluargaan. Mekanisme hukum seperti wasiat wajibah belum menjadi rujukan utama dalam
menjamin perlindungan ekonomi anak angkat. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa
secara empiris, tujuan wasiat wajibah sebagai instrumen keadilan dan perlindungan anak
angkat belum sepenuhnya tercapai dalam praktik masyarakat setempat. Temuan ini menjadi
dasar penting untuk analisis lebih lanjut mengenai kedudukan anak angkat dalam hukum Islam
dan relevansi wasiat wajibah sebagai solusi normatif yang responsif terhadap realitas sosial.

B. Kedudukan Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia

Kedudukan anak angkat merupakan isu penting dalam hukum keluarga Islam karena
berada pada persimpangan antara norma agama, hukum negara, dan praktik sosial. Dalam
perspektif hukum Islam, pengangkatan anak tidak dimaksudkan untuk menyamakan status
anak angkat dengan anak kandung, terutama dalam aspek nasab dan kewarisan. Islam
menegaskan bahwa hubungan darah tidak dapat diubah melalui pengangkatan anak,
sehingga anak angkat tetap dinisbahkan kepada orang tua kandungnya guna menjaga
kejelasan garis keturunan dan ketertiban hukum keluarga.?® Para ulama figh sepakat bahwa
sebab kewarisan dalam Islam terbatas pada hubungan nasab, perkawinan, dan perwalian.
Anak angkat tidak termasuk dalam kategori tersebut sehingga tidak memiliki hak waris dari
orang tua angkatnya. Meskipun demikian, hukum Islam tidak menutup ruang perlindungan
bagi anak angkat melalui mekanisme non-waris sebagai wujud keadilan sosial.?

Dalam hukum positif Indonesia, pengangkatan anak dipandang sebagai perbuatan
hukum yang bertujuan untuk kepentingan terbaik bagi anak, khususnya dalam aspek
pengasuhan, pendidikan, dan kesejahteraan. Namun pengangkatan anak tidak memutus
hubungan keperdataan dengan orang tua kandungnya, termasuk dalam hal kewarisan. Prinsip
ini sejalan dengan hukum Islam yang menolak penghapusan nasab melalui pengangkatan
anak. Hukum positif selanjutnya memberikan ruang perlindungan ekonomi bagi anak angkat
melalui pengakuan hubungan sosial dengan orang tua angkat, salah satunya melalui
mekanisme wasiat wajibah dalam praktik peradilan agama. Wasiat wajibah menjadi titik temu
antara hukum Islam dan hukum nasional dalam menjamin perlindungan anak angkat yang
tidak memperoleh hak waris secara langsung.?’

25 Mardani, Hukum Kewarisan Islam di Indonesia.
26 M. Budiarto, Pengangkatan Anak Ditinjau dari Segi Hukum (Jakarta, 1991).
27 |chsan dan Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap Kewarisan Anak Angkat
Perspektif Hukum Islam.”
57 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Konsep wasiat wajibah dalam hukum Islam Indonesia merupakan hasil ijtihad yang
bersifat kontekstual. Berbeda dengan negara Muslim lain yang menerapkannya bagi cucu
yatim, Indonesia mengarahkan wasiat wajibah kepada anak angkat sebagai respons terhadap
realitas sosial masyarakat. Anak angkat yang telah diasuh dan dibesarkan dipandang memiliki
hubungan sosial yang layak memperoleh perlindungan hukum setelah pewaris meninggal
dunia.?® Namun, temuan lapangan di Desa Sei Rampah menunjukkan bahwa konsep tersebut
belum dipahami secara memadai oleh masyarakat. Pembagian harta masih didominasi
pandangan tradisional yang menitikberatkan hubungan darah, sementara wasiat wajibah
belum dikenal luas. Kondisi ini mencerminkan adanya kesenjangan antara ketentuan normatif
dan praktik sosial. Dari perspektif maqasid al-sharr’ah, wasiat wajibah seharusnya berfungsi
sebagai instrumen perlindungan harta (hifz al-mal) dan keberlanjutan kehidupan anak (hifz al-
nasl), sehingga penguatan literasi hukum masyarakat menjadi prasyarat penting bagi
terwujudnya keadilan dan kemaslahatan.?®

C. Wasiat Wajibah bagi Anak Angkat antara Norma Hukum dan Praktik Masyarakat

Wasiat wajibah merupakan instrumen hukum yang dirancang untuk menjembatani
ketegangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan kebutuhan keadilan sosial. Dalam
konteks anak angkat, wasiat wajibah berfungsi sebagai mekanisme perlindungan ekonomi
bagi pihak yang secara hukum tidak termasuk ahli waris, tetapi memiliki hubungan sosial yang
kuat dengan pewaris. Secara normatif, konsep ini mencerminkan upaya hukum Islam
kontemporer untuk merespons realitas sosial tanpa mengabaikan prinsip dasar kewarisan
yang berbasis nasab.

Dalam kerangka hukum Islam Indonesia, wasiat wajibah diposisikan sebagai
kewajiban hukum yang dapat diberlakukan meskipun pewaris tidak secara eksplisit
menyatakan wasiat semasa hidupnya. Pemberlakuan ini menunjukkan bahwa wasiat wajibah
tidak semata-mata bergantung pada kehendak individu, melainkan juga pada pertimbangan
keadilan dan kemaslahatan. Anak angkat, yang selama hidup pewaris telah memperoleh
pengasuhan dan perhatian penuh, dipandang layak mendapatkan jaminan ekonomi setelah
pewaris meninggal dunia, sepanjang tidak melampaui batas sepertiga dari harta
peninggalan.®'

Namun, hasil penelitian lapangan di Desa Sei Rampah menunjukkan bahwa
penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat masih sangat terbatas. Masyarakat umumnya
tidak memahami konsep wasiat wajibah sebagai kewajiban hukum, melainkan hanya
mengenal wasiat dalam pengertian umum yang bersifat sukarela. Akibatnya, ketika orang tua
angkat meninggal dunia tanpa meninggalkan wasiat tertulis, anak angkat tidak memperoleh
bagian apa pun dari harta peninggalan. Kondisi ini menunjukkan bahwa keberadaan norma
hukum tidak serta-merta menjamin implementasinya dalam praktik sosial.

Dalam praktik masyarakat, pembagian harta peninggalan lebih sering dilakukan
melalui musyawarah keluarga dengan mempertimbangkan hubungan darah dan kepentingan
ahli waris kandung. Anak angkat jarang dilibatkan secara aktif dalam proses musyawarah
tersebut, terutama jika tidak terdapat ikatan kekerabatan darah dengan keluarga pewaris. Pola
ini memperkuat temuan bahwa adat dan kebiasaan lokal masih menjadi rujukan utama dalam

28 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam.
2 Hilman Hadikusuma, Hukum Waris Adat (Citra Aditya Bakti, 2003).
30 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam.
31 |chsan dan Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap Kewarisan Anak Angkat
Perspektif Hukum Islam.”
58 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



penyelesaian persoalan kewarisan, sementara mekanisme hukum formal belum sepenuhnya
diinternalisasi oleh masyarakat.3?

Sebagian orang tua angkat yang memiliki pemahaman lebih baik mengenai
perlindungan anak memilih memberikan harta kepada anak angkat melalui hibah semasa
hidup. Meskipun hibah dapat menjadi solusi praktis, mekanisme ini bersifat opsional dan
sangat bergantung pada kesadaran individu. Dalam kasus tertentu, hibah tidak dilakukan
karena keterbatasan ekonomi, ketakutan akan konflik keluarga, atau anggapan bahwa anak
angkat tidak memiliki hak atas harta tersebut. Dengan demikian, hibah belum dapat
menggantikan fungsi wasiat wajibah sebagai instrumen perlindungan yang bersifat sistemik
dan berkelanjutan.

Kesenjangan antara norma hukum dan praktik masyarakat ini dapat dianalisis melalui
konsep das sollen dan das sein. Secara normatif (das sollen), wasiat wajibah ditujukan untuk
menjamin keadilan dan kesejahteraan anak angkat setelah pewaris meninggal dunia. Namun
secara empiris (das sein), praktik masyarakat menunjukkan bahwa tujuan tersebut belum
tercapai secara optimal. Anak angkat masih berada dalam posisi rentan, terutama ketika tidak
terdapat kesadaran hukum dari orang tua angkat atau keluarga pewaris.

Dari perspektif maqgasid al-sharrah, kondisi ini menunjukkan belum optimalnya
pencapaian tujuan perlindungan harta (hifz al-mal) dan perlindungan keturunan (hifz al-nasl).
Wasiat wajibah seharusnya berfungsi sebagai sarana untuk menjaga kesinambungan
kehidupan anak angkat serta mencegah terjadinya ketidakadilan sosial. Ketika instrumen ini
tidak dipahami dan diterapkan, maka nilai kemaslahatan yang menjadi tujuan hukum Islam
tidak dapat terwujud secara maksimal.33

Oleh karena itu, temuan penelitian ini menegaskan bahwa permasalahan utama bukan
terletak pada ketiadaan norma hukum, melainkan pada rendahnya tingkat literasi hukum dan
lemahnya sosialisasi konsep wasiat wajibah di tingkat masyarakat. Penguatan peran tokoh
agama, lembaga keagamaan, dan institusi pendidikan hukum Islam menjadi penting untuk
menjembatani kesenjangan tersebut. Dengan pemahaman yang lebih baik, wasiat wajibah
diharapkan tidak hanya menjadi norma tertulis, tetapi juga menjadi praktik hukum yang hidup
dan berfungsi dalam masyarakat.

D. Implikasi Wasiat Wajibah terhadap Keadilan dan Perlindungan Anak Angkat dalam
Perspektif Magasid al-Sharr’ah

Penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat memiliki implikasi penting terhadap upaya
mewujudkan keadilan dan perlindungan sosial dalam hukum keluarga Islam. Wasiat wajibah
tidak hanya dipahami sebagai instrumen hukum teknis, tetapi juga sebagai manifestasi nilai-
nilai kemaslahatan yang menjadi tujuan utama syariat Islam. Dalam konteks anak angkat,
keberadaan wasiat wajibah mencerminkan kepedulian hukum lIslam terhadap kelompok
rentan yang berpotensi kehilangan perlindungan ekonomi setelah meninggalnya orang tua
angkat.®*

Dari perspektif maqasid al-sharr’ah, wasiat wajibah berkontribusi langsung terhadap
perlindungan harta (hifz al-mal). Anak angkat yang selama hidup pewaris telah bergantung
secara ekonomi dan sosial kepada orang tua angkatnya berpotensi mengalami ketidakstabilan
ekonomi apabila tidak memperoleh jaminan harta setelah pewaris meninggal dunia. Wasiat
wajibah berfungsi sebagai mekanisme distribusi harta yang adil dan proporsional, tanpa

32 Munadi Usman, “Wasiat Wajibah Untuk Anak Angkat Perspektif Siyasah Al-Syar’iyyah,” ADHKI:
Journal of Islamic Family Law 3, no. 1 (2021): 19-33, https://doi.org/10.37876/adhki.v3i1.39.
33 S. Meliala Djaya, Adopsi (Pengangkatan Anak) dalam Yurisprudensi (Tarsito, 1996).
34 Nabillah dkk., “Hak Anak Angkat Terhadap Warisan Dalam Waris Perdata dan Islam (Studi Kasus
Putusan Pengadilan Negeri Palangkaraya No. 27/PDT.G/2019/PN.PLK),” Rewang Rencang : Jurnal
Hukum Lex Generalis 6, no. 6 (2025): 1-29.
59 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



mengganggu hak-hak ahli waris kandung. Dengan pembatasan maksimal sepertiga harta,
instrumen ini menjaga keseimbangan antara perlindungan anak angkat dan keadilan bagi ahli
waris lain.®®

Selain perlindungan harta, wasiat wajibah juga berkaitan erat dengan perlindungan
keturunan (hifz al-nasl). Meskipun anak angkat tidak memiliki hubungan nasab dengan orang
tua angkatnya, keberlangsungan hidup dan masa depan anak tetap menjadi perhatian utama
hukum Islam. Pengabaian terhadap kesejahteraan anak angkat pasca wafatnya orang tua
angkat dapat berdampak pada terputusnya akses pendidikan, lemahnya jaminan sosial, dan
meningkatnya kerentanan sosial. Dalam konteks ini, wasiat wajibah berfungsi sebagai
instrumen preventif untuk menjaga keberlanjutan kehidupan anak angkat secara layak dan
bermartabat.3®

Namun demikian, temuan penelitian menunjukkan bahwa implikasi ideal wasiat
wajibah tersebut belum sepenuhnya terwujud dalam praktik masyarakat Desa Sei Rampah.
Rendahnya pemahaman hukum dan kuatnya dominasi adat kekeluargaan menyebabkan anak
angkat masih berada dalam posisi yang lemah secara struktural. Masyarakat cenderung
memandang keadilan dalam pembagian harta berdasarkan hubungan darah semata, tanpa
mempertimbangkan relasi sosial dan tanggung jawab pengasuhan yang telah berlangsung
lama. Kondisi ini menunjukkan bahwa nilai magasid belum sepenuhnya terinternalisasi dalam
praktik hukum masyarakat.

Dalam kerangka pembangunan hukum Islam yang responsif, temuan ini menegaskan
pentingnya pendekatan edukatif dan kultural dalam mensosialisasikan konsep wasiat wajibah.
Penguatan peran tokoh agama, penyuluh hukum, dan lembaga pendidikan Islam menjadi
kunci dalam membangun kesadaran bahwa wasiat wajibah bukan sekadar aturan normatif,
melainkan sarana mewujudkan keadilan substantif. Ketika masyarakat memahami bahwa
wasiat wajibah bertujuan melindungi kemaslahatan bersama, resistensi terhadap
penerapannya dapat diminimalkan.

Implikasi lain dari penerapan wasiat wajibah adalah penguatan fungsi hukum Islam
sebagai hukum yang hidup (living law). Hukum Islam tidak hanya hadir dalam teks dan
regulasi, tetapi juga harus berfungsi nyata dalam menyelesaikan persoalan sosial. Dengan
menjadikan wasiat wajibah sebagai praktik yang diterima dan dijalankan masyarakat, hukum
Islam dapat menunjukkan relevansinya dalam menjawab tantangan kehidupan modern tanpa
kehilangan nilai-nilai dasarnya.®”

Dengan demikian, wasiat wajibah memiliki implikasi strategis dalam membangun
sistem hukum keluarga Islam yang berorientasi pada keadilan, perlindungan, dan
kemaslahatan. Ketika instrumen ini diterapkan secara konsisten dan didukung oleh
pemahaman masyarakat yang memadai, tujuan maqasid al-sharrah dapat tercapai secara
lebih optimal. Temuan penelitian ini mempertegas bahwa keberhasilan wasiat wajibah tidak
hanya ditentukan oleh keberadaan norma hukum, tetapi juga oleh kemampuan hukum
tersebut untuk dipahami, diterima, dan dijalankan dalam realitas sosial masyarakat.

5. Kesimpulan dan Saran
Penelitian ini menemukan bahwa penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat dalam

masyarakat Muslim di Desa Sei Rampah belum berjalan secara optimal. Secara normatif,
hukum Islam di Indonesia telah menyediakan instrumen wasiat wajibah sebagai mekanisme
perlindungan ekonomi bagi anak angkat tanpa menyalahi prinsip kewarisan berbasis nasab.
Namun secara empiris, praktik masyarakat masih didominasi pembagian harta berdasarkan

35 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam.

36 Nasroen Harun, Ensiklopedi Hukum Islam (PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996).

37 Nabillah dkk., “Hak Anak Angkat Terhadap Warisan Dalam Waris Perdata dan Islam (Studi Kasus
Putusan Pengadilan Negeri Palangkaraya No. 27/PDT.G/2019/PN.PLK).”

60 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



hubungan darah dan musyawarah keluarga, sehingga anak angkat seringkali tidak
memperoleh perlindungan pasca wafatnya orang tua angkat. Temuan ini memperjelas adanya
kesenjangan antara norma hukum dan realitas sosial, yang menegaskan bahwa keberadaan
aturan hukum tidak otomatis menjamin keadilan substantif tanpa disertai pemahaman dan
penerimaan masyarakat.

Secara kontribusi, penelitian ini memberikan dua keluaran utama. Secara akademik,
studi ini memperkaya literatur dengan menghadirkan pemadanan analisis normatif-empiris
menggunakan kerangka maqasid al-shari‘ah, sehingga menambah wacana tentang
bagaimana tujuan syariah (khususnya hifz al-mal dan hifz al-nasl) dapat menjadi tolok ukur
evaluasi instrumen hukum keluarga kontemporer. Secara praktis, penelitian ini menyajikan
bukti lapangan yang dapat dijadikan dasar rekomendasi kebijakan terutama untuk program
literasi hukum keluarga Islam, pedoman pembuatan wasiat/hibah yang jelas, serta peran aktif
tokoh agama dan lembaga keagamaan dalam mensosialisasikan mekanisme perlindungan
ekonomi bagi anak angkat agar terjadi perlindungan yang lebih nyata dan terformal.

Keterbatasan penelitian ini terletak pada cakupan lokasi yang dibatasi pada satu desa
sehingga temuan belum dapat digeneralisasikan secara luas. Selain itu, jumlah informan yang
bersifat purposive membatasi kemampuan untuk menangkap variasi praktik di konteks yang
berbeda. Untuk penelitian selanjutnya disarankan memperluas sampel lokasi, menambah
variasi informan, dan mengombinasikan data lapangan dengan analisis putusan peradilan
agama guna memperoleh gambaran yang lebih komprehensif mengenai efektivitas wasiat
wajibah dalam mewujudkan keadilan dan kemaslahatan hukum keluarga Islam di Indonesia.

6. Daftar Pustaka
Al-Amruzi, Fahmi. Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam. Aswaja
Pressindo, 2014.

Alhamdani, Abdul Kodir. “Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Perspektif Kompilasi Hukum Islam
dan Kitab Undang-undang Hukum Perdata.” At-Tatbiq: Jurnal Ahwal al-Syakhsiyyah
10, no. 1 (2025): 1-17.

Al-Sayis, Ali. Tafsir Ayat al-Ahkam, Juz 4. Dar al-Fikr, 1976.
Budiarto, M. Pengangkatan Anak Ditinjau dari Segi Hukum. Jakarta, 1991.
Djaya, S. Meliala. Adopsi (Pengangkatan Anak) dalam Yurisprudensi. Tarsito, 1996.

Fitriyani, Nur Ana. “Waris Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam.” Istidal: Jurnal Studi
Hukum Islam 7, no. 2 (2020): 232-48.

Hadikusuma, Hilman. Hukum Waris Adat. Citra Aditya Bakti, 2003.

Halim, Abdul, Farah Syah Reza, dan Muhammad Fachri Said. “Review Legal Mandatory Will
For Adopted Children According To Islamic Inheritance Law.” Islamic Law and Local
Wisdom 1, no. 1 (2025). https://doi.org/10.56087/islam.v1i1.7.

Harun, Nasroen. Ensiklopedi Hukum Islam. PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996.

Ichsan, Muhammad, dan Erna Dewi. “Reformulasi Hukum Wasiat Waijibah di Indonesia
terhadap Kewarisan Anak Angkat Perspektif Hukum Islam.” Maqasid: Jurnal Studi
Hukum Islam 12, no. 1 (2023): 65-75.

Junaedi, Asep Mahbub, dan Adang Djumhur Salikin. “Anak Angkat dan Pengaturan Wasiat
Wajibah: Pandangan Kompilasi Hukum Islam.” Journal of Law and Nation (JOLN) 3,
no. 1 (2024): 58-68.

Mardani. Hukum Kewarisan Islam di Indonesia. Cet. ke-1. Raja Grafindo Persada, 2014.

Nabillah, Rosnidar Sembiring, dan Utary Maharany Barus. “Hak Anak Angkat Terhadap
Warisan Dalam Waris Perdata dan Islam (Studi Kasus Putusan Pengadilan Negeri

61 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



Palangkaraya No. 27/PDT.G/2019/PN.PLK).” Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex
Generalis 6, no. 6 (2025): 1-29.

Nofitasari, Khotifatul Defi. “Wasiat Wajibah kepada Anak Angkat, Non-Muslim dan Anak Tiri
(Formulasi Hukum Wasiat Wajibah dalam Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam di
Indonesia dan Perkembangannya).” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law and Family
Studies 3, no. 2 (2021): 25-47.

Pramiyati, Titin, Jayanta Jayanta, dan Yulnelly Yulnelly. “Peran Data Primer Pada
Pembentukan Skema Konseptual Yang Faktual (Studi Kasus: Skema Konseptual
Basisdata Simbumil).” Simetris : Jurnal Teknik Mesin, Elektro dan llimu Komputer 8, no.
2 (2017): 679. https://doi.org/10.24176/simet.v8i2.1574.

Rais, Muhammad. “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan
Hukum Perdata (Analisis Komparatif).” DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum 14, no. 2
(2016): 183—-200. https://doi.org/10.35905/diktum.v14i2.232.

Ramdhani, Ria. “Pengaturan Wasiat Wajibah Terhadap Anak Angkat Menurut Hukum Islam.”
Lex et Societatis 3, no. 1 (2019): 55-63. https://doi.org/10.29300/imr.v4i1.2193.

Suharto. “Hak Waris Anak Angkat Menurut Hukum Islam di Indonesia.” ISTI'DAL; Jurnal Studi
Hukum Islam 1, no. 2 (2014): 108-20.

Sunarto, Muhammad Zainuddin, dan Viqi Fadilatur Rizgiyah. “Wasiat Wajibah Bagi Anak
Angkat Dalam Harta Waris Melalui Putusan Notaris.” Al-Majaalis 9, no. 1 (2021): 53—
73. https://doi.org/10.37397/almajaalis.v9i1.176.

Usman, Munadi. “Wasiat Wajibah Untuk Anak Angkat Perspektif Siyasah Al-Syar’iyyah.”
ADHKI:  Journal of |Islamic Family Law 3, no. 1 (2021). 19-33.
https://doi.org/10.37876/adhki.v3i1.39.

62 |
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam
Vol. 15 No.1 Tahun 2026



