
49 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

ISSN: 2252-5289 (Printed) 2615 - 5622 (Online) 

Accredited Nomor: 177/E/KPT/2024 

Website: http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Maqasid 

Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam/Vol.15 No.1 Tahun 2025 (49-62) 

 

 
Praktik Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Di Desa Sei Rampah 

Perspektif Maqashid Syariah 

 
Muhammad 
Pebri Andinata 
Universitas Islam 
Negeri Sumatera 
Utara Medan 
muhammad20121
2068@uinsu.ac.id  
  
 
Irwan 
Universitas 
islam Negeri 
Sumatera 
Utara Medan 
irwan@uinsu.ac.
id   

Abstract: The practice of adopting children in many Muslim communities raises legal issues 
concerning patterns of inheritance distribution, since adopted children do not obtain inheritance 
rights based on biological lineage (nasab). This study aims to analyze the patterns of inheritance 
allocation for adopted children in Desa Sei Rampah, identify factors that hinder the 
implementation of legal mechanisms such as the wasiat wajibah (mandatory bequest), and 
evaluate their implications for the objectives of maqāṣid al-sharīʿah. The research employs a 
qualitative method with a case study design; primary data were collected through observation 
and semi-structured interviews with purposively selected informants (four adopted children, 
adoptive parents, and community leaders), while secondary data were drawn from legal reviews 
and relevant literature. The novelty of the study lies in combining normative–empirical analysis 
with a maqāṣid perspective to assess the alignment between formal norms and local practices. 
Findings show that asset distribution is more frequently conducted through gifts (hibah) or family 
deliberation (musyawarah keluarga) rather than formal mechanisms like wasiat wajibah; the 
main obstacles are low legal literacy and the dominance of local tradition. The study contributes 
empirical evidence to inform policy recommendations on legal literacy in Islamic family law and 
to emphasize the role of religious leaders in socializing mechanisms that protect the economic 
rights of adopted children. 
 
Keywords: Mandatory Will; Adopted Child; Islamic Family Law; Local Legal Practice. 
 
Abstrak: Praktik pengangkatan anak di banyak komunitas Muslim menimbulkan persoalan 
hukum terkait pola pemberian harta warisan, karena anak angkat tidak memperoleh hak waris 
berdasarkan nasab. Penelitian ini bertujuan menganalisis pola pemberian harta warisan bagi 
anak angkat di Desa Sei Rampah, mengidentifikasi faktor penghambat penerapan mekanisme 
hukum seperti wasiat wajibah, dan mengevaluasi implikasinya terhadap tujuan maqāṣid al-
sharīʿah. Penelitian menggunakan metode kualitatif dengan desain studi kasus; data primer 
diperoleh melalui observasi dan wawancara semi-terstruktur dengan informan purposif (empat 
anak angkat, orang tua angkat, dan tokoh masyarakat), serta data sekunder dari kajian hukum 
dan literatur. Novelty penelitian terletak pada pemadanan analisis normatif-empiris dengan 
sudut pandang maqāṣid untuk menilai kesesuaian norma dan praktik lokal. Hasil menunjukkan 
pola pembagian harta lebih banyak dilakukan melalui hibah atau musyawarah keluarga, bukan 
mekanisme formal wasiat wajibah, hambatan utama adalah rendahnya literasi hukum dan 
dominasi tradisi lokal. Kontribusi penelitian: menyediakan bukti empiris untuk rekomendasi 
kebijakan literasi hukum keluarga Islam dan peran tokoh agama dalam sosialiasi mekanisme 
perlindungan ekonomi bagi anak angkat. 
 
Kata Kunci: Wasiat Wajibah; Anak Angkat; Hukum Keluarga Islam; Praktik Hukum Lokal. 

 

 

 

 

 

http://issn.pdii.lipi.go.id/issn.cgi?daftar&1500969650&1
http://journal.um-surabaya.ac.id/index.php/Maqasid
mailto:muhammad201212068@uinsu.ac.id
mailto:muhammad201212068@uinsu.ac.id
mailto:irwan@uinsu.ac.id
mailto:irwan@uinsu.ac.id


50 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

1. Pendahuluan 
Anak merupakan amanah sekaligus karunia yang memiliki kedudukan penting dalam 

kehidupan keluarga dan masyarakat. Kehadiran anak tidak hanya dipandang sebagai penerus 

keturunan, tetapi juga sebagai subjek yang harus dijaga hak-haknya, baik secara sosial, moral, 

maupun hukum. Dalam konteks masyarakat Muslim, tanggung jawab terhadap anak tidak 

terbatas pada anak kandung, melainkan juga mencakup anak-anak yang diasuh atau diangkat 

oleh keluarga lain. Praktik pengangkatan anak telah lama dikenal dalam kehidupan sosial 

masyarakat Indonesia dan berkembang seiring dengan dinamika budaya, agama, serta 

kebutuhan sosial yang ada. Pengangkatan anak umumnya dilatarbelakangi oleh berbagai 

faktor, seperti keinginan memiliki keturunan, dorongan kemanusiaan untuk menolong anak 

terlantar, maupun alasan sosial-ekonomi tertentu. 

Meskipun pengangkatan anak memiliki tujuan yang mulia, praktik ini tidak lepas dari 

persoalan hukum, khususnya yang berkaitan dengan status dan hak anak angkat. Salah satu 

persoalan yang sering muncul adalah mengenai hak anak angkat terhadap harta peninggalan 

orang tua angkatnya. Dalam hukum Islam, sistem kewarisan dibangun di atas prinsip 

hubungan nasab, perkawinan, dan perwalian, sehingga anak angkat tidak secara otomatis 

memperoleh hak waris dari orang tua angkatnya. Ketentuan ini bertujuan menjaga kejelasan 

garis keturunan serta keadilan distribusi harta kepada ahli waris yang berhak.1 

Di sisi lain, realitas sosial menunjukkan bahwa hubungan emosional dan tanggung 

jawab moral antara orang tua angkat dan anak angkat sering kali menyerupai hubungan orang 

tua dan anak kandung. Anak angkat diasuh, dibesarkan, dididik, dan dipenuhi kebutuhannya 

dalam jangka waktu yang lama, bahkan hingga orang tua angkat meninggal dunia. Kondisi ini 

menimbulkan pertanyaan keadilan, terutama ketika anak angkat tidak memperoleh 

perlindungan ekonomi setelah ditinggal wafat oleh orang tua angkatnya. Ketegangan antara 

norma hukum dan realitas sosial inilah yang menjadikan isu anak angkat dan hak atas harta 

peninggalan sebagai persoalan yang terus relevan untuk dikaji. 

Dalam perkembangan hukum Islam kontemporer di Indonesia, muncul konsep wasiat 

wajibah sebagai instrumen hukum yang dimaksudkan untuk menjembatani persoalan 

tersebut. Wasiat wajibah dipahami sebagai pemberian harta yang bersifat wajib kepada pihak 

tertentu yang secara hukum tidak termasuk ahli waris, namun memiliki hubungan sosial dan 

kemanusiaan yang kuat dengan pewaris. Konsep ini merupakan hasil ijtihad hukum yang tidak 

ditemukan secara eksplisit dalam literatur fiqh klasik, melainkan berkembang dalam praktik 

hukum Islam modern untuk merespons kebutuhan keadilan sosial.2 

Sejumlah kajian menunjukkan bahwa wasiat wajibah pada mulanya dikembangkan di 

beberapa negara Muslim untuk melindungi cucu yang orang tuanya meninggal lebih dahulu 

dari pewaris, sehingga terhalang memperoleh warisan. Dalam konteks Indonesia, konsep ini 

kemudian diarahkan kepada anak angkat sebagai bentuk perlindungan hukum dan pengakuan 

atas hubungan sosial yang terjalin antara anak angkat dan orang tua angkat.3 Dengan 

demikian, wasiat wajibah diposisikan sebagai mekanisme yang berada di antara wasiat dan 

waris, yang bertujuan menjaga keseimbangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan 

rasa keadilan sosial. 

Berbagai penelitian terdahulu telah membahas kedudukan anak angkat dalam 

perspektif hukum Islam, hukum adat, dan hukum positif di Indonesia. Fitriyani (2020) 

menjelaskan bahwa dalam hukum Islam, anak angkat tidak memiliki hubungan kewarisan 

 
1 Mardani, Hukum Kewarisan Islam di Indonesia, Cet. ke-1 (Raja Grafindo Persada, 2014). 
2 Fahmi Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam (Aswaja Pressindo, 
2014). 
3 Muhammad Ichsan dan Erna Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap 
Kewarisan Anak Angkat Perspektif Hukum Islam,” Maqasid: Jurnal Studi Hukum Islam 12, no. 1 (2023): 
65–75. 



51 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

dengan orang tua angkatnya, namun tetap memiliki peluang memperoleh harta melalui wasiat 

atau hibah.4 Rais (2016) juga menegaskan bahwa perbedaan sistem hukum di Indonesia 

menyebabkan beragamnya praktik pengangkatan anak dan implikasi hukumnya, khususnya 

dalam persoalan warisan.5 Sementara itu, Nofitasari (2021) menyoroti perkembangan 

formulasi wasiat wajibah sebagai upaya menjawab kebutuhan keadilan bagi pihak-pihak yang 

tidak mendapatkan bagian waris secara langsung.6 

Meskipun kajian normatif mengenai wasiat wajibah dan anak angkat telah banyak 

dilakukan, penelitian yang mengaitkan ketentuan tersebut dengan praktik sosial di tingkat 

masyarakat lokal masih relatif terbatas. Sebagian besar penelitian cenderung berfokus pada 

analisis doktrinal terhadap sumber hukum, putusan pengadilan, atau perbandingan antar 

sistem hukum. Padahal, efektivitas suatu ketentuan hukum tidak hanya ditentukan oleh 

kejelasan normanya, tetapi juga oleh tingkat pemahaman dan penerimaannya di tengah 

masyarakat. Dalam konteks ini, terdapat kebutuhan untuk melihat bagaimana konsep wasiat 

wajibah dipahami dan diterapkan dalam kehidupan nyata masyarakat Muslim, khususnya di 

wilayah pedesaan. 

Fakta empiris menunjukkan bahwa dalam banyak komunitas, pembagian harta 

peninggalan masih didominasi oleh praktik musyawarah keluarga atau adat setempat. 

Mekanisme hukum formal sering kali belum menjadi rujukan utama, baik karena keterbatasan 

akses informasi maupun karena kuatnya tradisi yang telah mengakar. Kondisi ini berpotensi 

menimbulkan kesenjangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik yang 

berlangsung di masyarakat. Kesenjangan tersebut dapat berdampak pada tidak terpenuhinya 

tujuan perlindungan terhadap anak angkat, yang sejatinya menjadi salah satu orientasi utama 

dari konsep wasiat wajibah. 

Dalam kerangka teori hukum, kondisi ini dapat dipahami melalui konsep das sollen 

dan das sein. Das sollen merepresentasikan hukum sebagaimana yang seharusnya berlaku 

secara normatif, sedangkan das sein menggambarkan realitas praktik hukum yang terjadi di 

masyarakat. Ketika terdapat jarak yang cukup lebar antara keduanya, maka dapat dikatakan 

bahwa hukum belum berfungsi secara optimal. Oleh karena itu, kajian yang mengungkap 

realitas penerapan wasiat wajibah di tingkat lokal menjadi penting untuk menilai sejauh mana 

ketentuan hukum tersebut berjalan sesuai dengan tujuan pembentukannya. 

Desa Sei Rampah, sebagai salah satu wilayah dengan karakter masyarakat Muslim 

yang kuat, menjadi konteks yang relevan untuk mengkaji persoalan ini. Praktik pengangkatan 

anak di desa tersebut tidak terlepas dari nilai-nilai kekeluargaan dan tradisi lokal yang hidup 

di tengah masyarakat. Namun, sejauh mana pemahaman masyarakat terhadap konsep wasiat 

wajibah dan bagaimana penerapannya dalam pembagian harta peninggalan orang tua angkat 

masih menjadi pertanyaan yang belum banyak dijawab oleh penelitian sebelumnya. Hal inilah 

yang menegaskan adanya kesenjangan penelitian antara kajian normatif dan kajian empiris 

pada tingkat komunitas lokal. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini dipandang penting untuk dilakukan guna 

mengisi kekosongan kajian yang menghubungkan ketentuan hukum Islam dengan realitas 

sosial masyarakat. Penelitian ini tidak hanya berupaya menjelaskan konsep wasiat wajibah 

secara teoritis, tetapi juga menelaah bagaimana konsep tersebut dipraktikkan, dipahami, atau 

 
4 Nur Ana Fitriyani, “Waris Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam,” Istidal: Jurnal Studi Hukum 
Islam 7, no. 2 (2020): 232–48. 
5 Muhammad Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum 
Perdata (Analisis Komparatif),” DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum 14, no. 2 (2016): 183–200, 
https://doi.org/10.35905/diktum.v14i2.232. 
6 Khotifatul Defi Nofitasari, “Wasiat Wajibah kepada Anak Angkat, Non-Muslim dan Anak Tiri (Formulasi 
Hukum Wasiat Wajibah dalam Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam di Indonesia dan Perkembangannya),” 
Al-Syakhsiyyah: Journal of Law and Family Studies 3, no. 2 (2021): 25–47. 



52 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

bahkan diabaikan dalam kehidupan masyarakat. Dengan demikian, penelitian ini diharapkan 

dapat memberikan gambaran yang lebih utuh mengenai dinamika penerapan hukum keluarga 

Islam di tingkat lokal. 

Tujuan penulisan artikel ini adalah untuk menganalisis penerapan wasiat wajibah bagi 

anak angkat dalam konteks masyarakat Muslim lokal serta mengidentifikasi faktor-faktor yang 

mempengaruhi pelaksanaannya. Selain itu, penelitian ini bertujuan mengungkap kesenjangan 

antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik empiris di masyarakat, sekaligus 

memberikan kontribusi pemikiran bagi pengembangan hukum keluarga Islam yang lebih 

responsif terhadap kebutuhan sosial. Dengan pendekatan ini, diharapkan hasil penelitian 

dapat menjadi rujukan akademik sekaligus bahan pertimbangan praktis bagi upaya 

peningkatan kesadaran dan literasi hukum di kalangan masyarakat. 

 
2. Tinjauan Pustaka 
A. Konsep Anak Angkat dalam Hukum Islam 

Pengangkatan anak merupakan praktik sosial yang telah dikenal sebelum Islam dan 

tetap berlangsung dalam masyarakat Muslim hingga saat ini. Namun, Islam memberikan 

batasan yang tegas terkait status anak angkat, khususnya dalam hal nasab dan konsekuensi 

hukumnya. Dalam hukum Islam, pengangkatan anak (tabannī) tidak mengubah hubungan 

darah anak dengan orang tua kandungnya dan tidak melahirkan hubungan nasab dengan 

orang tua angkat. Prinsip ini ditegaskan untuk menjaga kejelasan garis keturunan dan 

mencegah kekacauan dalam sistem hukum keluarga Islam.7 

Para ulama sepakat bahwa anak angkat tidak memiliki kedudukan sebagai ahli waris 

dari orang tua angkatnya karena tidak terpenuhinya sebab-sebab kewarisan dalam Islam, 

yaitu hubungan darah, perkawinan, dan perwalian. Oleh karena itu, meskipun hubungan sosial 

antara anak angkat dan orang tua angkat dapat berlangsung sangat dekat, hubungan tersebut 

tidak menimbulkan akibat hukum dalam kewarisan secara otomatis.8 Ketentuan ini 

menunjukkan bahwa hukum Islam memiliki kerangka normatif yang ketat dalam menjaga 

struktur kewarisan, namun tetap membuka ruang bagi solusi alternatif yang berlandaskan nilai 

keadilan. 

B. Wasiat dalam Perspektif Hukum Islam 

Wasiat dalam hukum Islam merupakan pemberian seseorang kepada pihak lain yang 

berlaku setelah ia meninggal dunia. Wasiat bersifat sukarela dan menjadi sarana bagi 

seseorang untuk menyalurkan sebagian hartanya kepada pihak yang tidak termasuk ahli 

waris. Secara umum, wasiat dibatasi maksimal sepertiga dari total harta dan tidak boleh 

diberikan kepada ahli waris kecuali atas persetujuan ahli waris lainnya.9 

Dalam praktik klasik fiqh, wasiat dipahami sebagai hak individu yang sepenuhnya 

bergantung pada kehendak pewaris. Oleh karena itu, pihak-pihak yang tidak diwasiati tidak 

dapat menuntut bagian harta secara hukum. Konstruksi ini kemudian menimbulkan persoalan 

keadilan ketika terdapat pihak-pihak yang secara sosial memiliki hubungan erat dengan 

pewaris, namun tidak memperoleh perlindungan ekonomi setelah pewaris meninggal dunia. 

Kondisi inilah yang mendorong lahirnya konsep wasiat wajibah dalam perkembangan hukum 

Islam kontemporer. 

C. Wasiat Wajibah sebagai Produk Ijtihad Kontemporer 

Wasiat wajibah merupakan konsep yang tidak dikenal dalam fiqh klasik, melainkan 

lahir sebagai hasil ijtihad ulama dan pembentuk hukum modern. Konsep ini pertama kali 

dikembangkan di beberapa negara Muslim untuk melindungi cucu yatim yang terhalang 

 
7 Mardani, Hukum Kewarisan Islam di Indonesia. 
8 Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum Perdata 
(Analisis Komparatif).” 
9 Ali Al-Sayis, Tafsir Ayat al-Ahkam, Juz 4 (Dar al-Fikr, 1976). 



53 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

memperoleh warisan karena orang tuanya meninggal lebih dahulu dari pewaris. Wasiat 

wajibah dipandang sebagai instrumen korektif untuk mengatasi kekakuan sistem kewarisan 

dan menjamin keadilan sosial.10 

Dalam konteks hukum Islam di Indonesia, wasiat wajibah mengalami penyesuaian 

orientasi. Instrumen ini tidak diarahkan kepada cucu yatim, melainkan kepada anak angkat 

dan orang tua angkat. Peralihan orientasi ini menunjukkan adanya respons terhadap realitas 

sosial masyarakat Indonesia, di mana praktik pengangkatan anak cukup berkembang dan 

menimbulkan persoalan hukum yang kompleks.11 Wasiat wajibah dengan demikian 

diposisikan sebagai jalan tengah antara prinsip normatif hukum Islam dan kebutuhan 

perlindungan sosial bagi anak angkat. 

D. Anak Angkat dan Wasiat Wajibah dalam Kajian Akademik 

Sejumlah penelitian telah mengkaji kedudukan anak angkat dalam hukum Islam serta 

implikasinya terhadap hak atas harta peninggalan. Temuan umum menunjukkan bahwa anak 

angkat tidak memiliki hak waris karena ketiadaan hubungan nasab, namun tetap dapat 

memperoleh perlindungan ekonomi melalui mekanisme non-waris seperti wasiat atau hibah. 

Mekanisme ini dipandang sebagai instrumen keadilan yang bertujuan menjamin 

kesejahteraan anak angkat, meskipun sebagian besar kajian masih berfokus pada analisis 

normatif dan belum menyentuh dimensi empiris secara mendalam.12 

Kajian lain menyoroti perkembangan formulasi wasiat wajibah dalam hukum Islam 

Indonesia sebagai bentuk upaya harmonisasi antara nilai-nilai fiqh dan kebutuhan sosial 

masyarakat modern. Meskipun demikian, kajian tersebut cenderung menitikberatkan pada 

aspek regulatif dan konstruksi normatif, tanpa menggali secara komprehensif bagaimana 

ketentuan wasiat wajibah dipahami dan diterapkan dalam praktik masyarakat.13 Pendekatan 

serupa juga terlihat dalam penelitian yang membahas pengaturan wasiat wajibah secara 

yuridis-formal, yang belum melibatkan data empiris sebagai dasar analisis.14 

Di sisi lain, beberapa penelitian menegaskan bahwa pluralitas sistem hukum di 

Indonesia yang meliputi hukum Islam, hukum adat, dan hukum perdata menyebabkan 

beragamnya praktik pengangkatan anak dan pembagian harta peninggalan. Meskipun 

memberikan gambaran penting mengenai pengaruh budaya dan adat lokal, kajian tersebut 

belum secara spesifik mengaitkan pluralitas hukum tersebut dengan penerapan wasiat 

wajibah bagi anak angkat. Secara umum, kecenderungan kajian akademik masih didominasi 

oleh analisis doktrinal dan perbandingan hukum, sehingga menyisakan ruang bagi penelitian 

empiris yang mengkaji penerapan wasiat wajibah dalam konteks sosial masyarakat.15 

E. Pengembangan Kajian Terkini tentang Wasiat Wajibah bagi Anak Angkat 

Perkembangan kajian kontemporer menunjukkan bahwa wasiat wajibah bagi anak 

angkat diposisikan sebagai instrumen korektif untuk menjembatani keterbatasan sistem 

kewarisan berbasis nasab. Sejumlah penelitian normatif menegaskan bahwa anak angkat 

tidak memiliki hak waris, namun tetap dapat memperoleh perlindungan ekonomi melalui wasiat 

 
10 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam. 
11 Ichsan dan Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap Kewarisan Anak Angkat 
Perspektif Hukum Islam.” 
12 Fitriyani, “Waris Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam.” 
13 Nofitasari, “Wasiat Wajibah kepada Anak Angkat, Non-Muslim dan Anak Tiri (Formulasi Hukum 
Wasiat Wajibah dalam Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam di Indonesia dan Perkembangannya).” 
14 Ria Ramdhani, “Pengaturan Wasiat Wajibah Terhadap Anak Angkat Menurut Hukum Islam,” Lex et 
Societatis 3, no. 1 (2019): 55–63, https://doi.org/10.29300/imr.v4i1.2193. 
15 Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum Perdata 
(Analisis Komparatif).” 



54 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

wajibah dengan batas maksimal sepertiga harta peninggalan.16 Beberapa studi juga 

menekankan pentingnya aspek prosedural, seperti legalitas pengangkatan anak dan 

kejelasan bentuk wasiat, guna mencegah sengketa di kemudian hari serta memperkuat 

kepastian hukum bagi anak angkat.17 

Dalam konteks hukum Islam Indonesia, kajian terhadap Kompilasi Hukum Islam 

menunjukkan bahwa wasiat wajibah merupakan hasil ijtihad yang bersifat kontekstual dan 

responsif terhadap realitas sosial masyarakat. Junaedi dan Salikin (2021) menilai bahwa 

keberadaan wasiat wajibah dalam KHI telah memberikan dasar normatif yang jelas, namun 

masih menyisakan persoalan pada tataran implementasi dan pemahaman masyarakat.18 

Temuan serupa juga ditunjukkan oleh penelitian yang membandingkan hukum Islam dan 

hukum perdata, di mana perbedaan konstruksi hukum sering kali menimbulkan kebingungan 

dalam praktik pembagian harta anak angkat.19 

Kajian mutakhir lainnya menyoroti adanya kesenjangan antara norma hukum dan 

praktik sosial. Studi empiris menunjukkan bahwa meskipun wasiat wajibah diakui secara 

normatif, penerapannya belum merata akibat rendahnya literasi hukum, perbedaan tafsir, serta 

dominasi tradisi kekeluargaan dalam penyelesaian kewarisan.20 Akibatnya, anak angkat sering 

kali tetap berada dalam posisi rentan setelah meninggalnya orang tua angkat, meskipun 

secara normatif tersedia instrumen perlindungan hukum. 

Berdasarkan pemetaan tersebut, terlihat bahwa penelitian terdahulu lebih banyak 

menekankan aspek normatif dan yuridis-formal wasiat wajibah, sementara kajian empiris yang 

menggali pemahaman dan praktik masyarakat secara langsung masih terbatas. Kesenjangan 

inilah yang menjadi ruang kontribusi penelitian ini, yaitu mengkaji wasiat wajibah bagi anak 

angkat dengan memadukan analisis normatif dan temuan lapangan, serta menempatkannya 

dalam kerangka maqāṣid al-sharī’ah untuk menilai sejauh mana tujuan keadilan dan 

kemaslahatan benar-benar terwujud dalam praktik sosial masyarakat. 

F. Kerangka Maqashid Syariah Sebagai Alat Analisis 

Pendekatan maqāṣid al-sharīʿah menempatkan tujuan-tujuan dasar syariah termasuk 

perlindungan harta (ḥifẓ al-māl), keturunan (ḥifẓ al-nasl), jiwa, akal, dan agama sebagai kriteria 

utama dalam menilai keberlakuan dan keadilan suatu aturan hukum.21 Sebagai alat analisis, 

maqāṣid tidak sekadar membaca teks normatif, tetapi menguji sejauh mana implementasi 

hukum di tingkat sosial berhasil mewujudkan maslahat dan mencegah mafsadah. Dalam 

konteks studi ini, kerangka maqāṣid berguna untuk mengevaluasi apakah instrumen seperti 

wasiat wajibah atau praktik hibah dan musyawarah keluarga memenuhi tujuan ḥifẓ al-māl 

dengan memberikan kepastian perlindungan ekonomi kepada anak angkat, serta apakah 

praktik tersebut mempertahankan prinsip keadilan dan kemaslahatan sosial. Pendekatan 

kontemporer maqāṣid menekankan prioritisasi tujuan, karakter sistemik hukum, dan 

fleksibilitas ijtihad kontekstual sehingga memungkinkan perumusan rekomendasi kebijakan 

 
16 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam; Suharto, “Hak Waris Anak 
Angkat Menurut Hukum Islam di Indonesia,” ISTI’DAL; Jurnal Studi Hukum Islam 1, no. 2 (2014): 108–
20. 
17 Muhammad Zainuddin Sunarto dan Viqi Fadilatur Rizqiyah, “Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Dalam 
Harta Waris Melalui Putusan Notaris,” Al-Majaalis 9, no. 1 (2021): 53–73, 
https://doi.org/10.37397/almajaalis.v9i1.176. 
18 Asep Mahbub Junaedi dan Adang Djumhur Salikin, “Anak Angkat dan Pengaturan Wasiat Wajibah: 
Pandangan Kompilasi Hukum Islam,” Journal of Law and Nation (JOLN) 3, no. 1 (2024): 58–68. 
19 Abdul Kodir Alhamdani, “Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Perspektif Kompilasi Hukum Islam dan 
Kitab Undang-undang Hukum Perdata,” At-Tatbiq: Jurnal Ahwal al-Syakhsiyyah 10, no. 1 (2025): 1–17. 
20 Abdul Halim dkk., “Review Legal Mandatory Will For Adopted Children According To Islamic 
Inheritance Law,” Islamic Law and Local Wisdom 1, no. 1 (2025), https://doi.org/10.56087/islam.v1i1.7. 
21 I. Al-Shatibi, The reconciliation of the fundamentals of Islamic law (I. A. K. Nyazee, Trans.) 
(International Institute of Islamic Thought (IIIT), 2012). 



55 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

yang sensitif terhadap realitas lokal tanpa mengorbankan prinsip-prinsip dasar syariah.22 

Dengan demikian, penggunaan maqāṣid sebagai alat analisis memberi kerangka normatif-

empiris yang kuat untuk menilai kesesuaian antara norma kewarisan formal dan praktik 

pembagian harta di tingkat masyarakat, sekaligus menunjang argumentasi untuk solusi hukum 

yang lebih adil dan aplikatif. 

 

3. Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kasus. 

Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian bertujuan untuk memahami secara mendalam 

praktik sosial dan pandangan masyarakat terkait penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat. 

Pendekatan ini memungkinkan peneliti menggali makna, persepsi, serta alasan yang 

melatarbelakangi perilaku hukum masyarakat, yang tidak dapat dijelaskan secara memadai 

melalui pendekatan kuantitatif. 23 

Studi kasus digunakan karena penelitian difokuskan pada satu konteks sosial tertentu, 

yaitu masyarakat Muslim di Desa Sei Rampah, Kabupaten Serdang Bedagai. Desa ini dipilih 

berdasarkan adanya praktik pengangkatan anak yang hidup dalam masyarakat serta 

ditemukannya fenomena ketidaksesuaian antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik 

pembagian harta peninggalan orang tua angkat. Selain itu, Desa Sei Rampah memiliki 

karakter demografis dengan jumlah penduduk yang relatif besar dan proporsi generasi muda 

yang cukup dominan, sehingga relevan untuk mengkaji isu perlindungan anak dalam konteks 

hukum keluarga Islam. 

Sumber data penelitian terdiri atas data primer dan data sekunder. Data primer 

diperoleh melalui wawancara dan observasi lapangan. Wawancara dilakukan secara semi-

terstruktur kepada anak angkat, orang tua angkat, tokoh masyarakat, dan tokoh agama 

setempat. Pemilihan informan dilakukan secara purposif dengan mempertimbangkan 

keterlibatan langsung informan dalam praktik pengangkatan anak dan pembagian harta 

peninggalan. Observasi dilakukan secara non-partisipatif untuk memperoleh gambaran nyata 

mengenai pola hubungan antara anak angkat dan orang tua angkat, serta praktik pemberian 

harta dalam keluarga. Peneliti tidak menemukan data resmi mengenai pencatatan anak angkat 

di Desa Sei Rampah. Oleh karena itu, peneliti melakukan survei langsung ke lapangan untuk 

mengidentifikasi keberadaan anak angkat. Berdasarkan hasil survei tersebut, ditemukan 

empat orang anak angkat yang menjadi subjek utama penelitian dengan karakteristik 

sebagaimana ditampilkan pada Tabel 1. 

 
Tabel 1. Karakteristik Anak Angkat di Desa Sei Rampah 

 

Kode Anak Jenis Kelamin Agama Pendidikan 

A1 Laki-laki Islam SD 

A2 Laki-laki Islam SMP 

A3 Laki-laki Islam SMA 

A4 Perempuan Islam SMA 

 

 
22 Jasser Auda, Maqasid al-Shariah as a Philosophy of Islamic Law A Systems Approach (The 
International Institute Islamic Thought, 2008). 
23 Titin Pramiyati dkk., “Peran Data Primer Pada Pembentukan Skema Konseptual Yang Faktual (Studi 
Kasus: Skema Konseptual Basisdata Simbumil),” Simetris : Jurnal Teknik Mesin, Elektro dan Ilmu 
Komputer 8, no. 2 (2017): 679, https://doi.org/10.24176/simet.v8i2.1574. 



56 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

Dari keempat anak angkat tersebut, hanya satu anak yang orang tua angkatnya telah 

meninggal dunia. Terhadap kasus ini, peneliti melakukan penelusuran lebih mendalam terkait 

penerapan wasiat wajibah. Hasil wawancara menunjukkan bahwa anak tersebut tidak 

memperoleh bagian apa pun dari harta peninggalan orang tua angkatnya. Data sekunder 

diperoleh melalui studi kepustakaan terhadap buku hukum Islam, jurnal ilmiah, peraturan 

perundang-undangan, dan penelitian terdahulu yang relevan dengan topik wasiat wajibah dan 

anak angkat. Analisis data dilakukan secara kualitatif melalui tahapan reduksi data, penyajian 

data, dan penarikan kesimpulan. Analisis diarahkan menggunakan pendekatan normatif-

empiris serta perspektif maqāṣid al-sharī’ah, khususnya perlindungan harta (ḥifẓ al-māl) dan 

perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), untuk menilai sejauh mana praktik masyarakat 

mencerminkan nilai keadilan dan kemaslahatan. 

 

4. Hasil dan Pembahasan 

A. Praktik Pengangkatan Anak dan Pembagian Harta di Desa Sei Rampah 

Desa Sei Rampah merupakan salah satu wilayah dengan karakter masyarakat Muslim 

yang kuat, di mana nilai kekeluargaan dan tradisi lokal masih menjadi rujukan utama dalam 

mengatur kehidupan sosial, termasuk dalam praktik pengangkatan anak. Berdasarkan hasil 

penelitian lapangan, pengangkatan anak di Desa Sei Rampah umumnya dilakukan secara 

informal dan berbasis kepercayaan keluarga, tanpa melalui mekanisme hukum formal seperti 

penetapan pengadilan. Praktik ini dipahami masyarakat sebagai bentuk kepedulian sosial dan 

tanggung jawab moral terhadap anak yang membutuhkan pengasuhan, bukan sebagai 

perbuatan hukum yang memiliki implikasi yuridis yang kompleks. 

Hasil observasi dan wawancara menunjukkan bahwa mayoritas orang tua angkat di 

Desa Sei Rampah memandang anak angkat sebagai bagian dari keluarga dalam arti sosial 

dan emosional. Anak angkat diasuh, dibiayai pendidikannya, serta dilibatkan dalam kehidupan 

rumah tangga sebagaimana anak kandung. Namun demikian, pemahaman ini tidak 

sepenuhnya berimplikasi pada pengakuan hak anak angkat terhadap harta peninggalan orang 

tua angkat. Dalam praktiknya, hubungan yang bersifat emosional tersebut belum selalu 

diterjemahkan ke dalam bentuk perlindungan hukum setelah orang tua angkat meninggal 

dunia. 

Penelitian menemukan bahwa dari beberapa kasus anak angkat yang diteliti, terdapat 

anak angkat yang tidak memperoleh bagian apa pun dari harta peninggalan orang tua 

angkatnya. Harta peninggalan sepenuhnya dibagikan kepada ahli waris kandung melalui 

musyawarah keluarga. Praktik ini dianggap sebagai hal yang wajar dan tidak menimbulkan 

persoalan hukum menurut pandangan masyarakat setempat. Anak angkat dalam posisi 

tersebut sering kali kembali ke lingkungan keluarga asal atau hidup mandiri tanpa dukungan 

ekonomi dari keluarga orang tua angkatnya. 

Dalam wawancara dengan orang tua angkat, terungkap bahwa sebagian besar dari 

mereka tidak memahami adanya mekanisme wasiat wajibah bagi anak angkat. Ketidaktahuan 

ini bukan disebabkan oleh penolakan terhadap hukum Islam, melainkan karena minimnya 

sosialisasi dan literasi hukum di tingkat masyarakat. Banyak informan menyatakan bahwa 

mereka hanya mengenal konsep warisan secara umum dan beranggapan bahwa harta 

peninggalan secara otomatis menjadi hak anak kandung atau ahli waris darah. Pandangan ini 

sejalan dengan temuan Rais (2016) yang menyatakan bahwa praktik kewarisan masyarakat 

sering kali lebih dipengaruhi oleh pemahaman tradisional dibandingkan ketentuan hukum 

Islam normatif.24 

 
24 Rais, “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan Hukum Perdata 
(Analisis Komparatif).” 



57 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

Selain itu, penelitian juga menemukan bahwa sebagian orang tua angkat memilih 

memberikan harta kepada anak angkat melalui hibah semasa hidup. Hibah dipandang sebagai 

cara yang lebih aman dan tidak menimbulkan konflik keluarga setelah pewaris meninggal 

dunia. Pemberian hibah ini dilakukan atas dasar kasih sayang dan kesadaran pribadi, bukan 

karena dorongan atau kewajiban hukum. Namun, tidak semua orang tua angkat melakukan 

hibah, terutama ketika kondisi ekonomi terbatas atau ketika mereka menganggap bahwa 

pengasuhan yang telah diberikan sudah cukup sebagai bentuk tanggung jawab. 

Dari sisi tokoh masyarakat dan tokoh agama setempat, diperoleh keterangan bahwa 

konsep wasiat wajibah masih jarang dibahas dalam forum keagamaan maupun kegiatan sosial 

masyarakat. Para tokoh tersebut mengakui bahwa perhatian masyarakat terhadap isu hukum 

keluarga Islam cenderung terbatas pada persoalan nikah dan talak, sementara isu kewarisan, 

khususnya yang berkaitan dengan anak angkat, belum menjadi perhatian utama. Kondisi ini 

menyebabkan kesenjangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan praktik sosial yang 

berlangsung di masyarakat. 

Temuan ini menunjukkan bahwa praktik pengangkatan anak dan pembagian harta 

peninggalan di Desa Sei Rampah masih didominasi oleh pola hubungan sosial dan adat 

kekeluargaan. Mekanisme hukum seperti wasiat wajibah belum menjadi rujukan utama dalam 

menjamin perlindungan ekonomi anak angkat. Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa 

secara empiris, tujuan wasiat wajibah sebagai instrumen keadilan dan perlindungan anak 

angkat belum sepenuhnya tercapai dalam praktik masyarakat setempat. Temuan ini menjadi 

dasar penting untuk analisis lebih lanjut mengenai kedudukan anak angkat dalam hukum Islam 

dan relevansi wasiat wajibah sebagai solusi normatif yang responsif terhadap realitas sosial. 

  
B. Kedudukan Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif Indonesia 

Kedudukan anak angkat merupakan isu penting dalam hukum keluarga Islam karena 

berada pada persimpangan antara norma agama, hukum negara, dan praktik sosial. Dalam 

perspektif hukum Islam, pengangkatan anak tidak dimaksudkan untuk menyamakan status 

anak angkat dengan anak kandung, terutama dalam aspek nasab dan kewarisan. Islam 

menegaskan bahwa hubungan darah tidak dapat diubah melalui pengangkatan anak, 

sehingga anak angkat tetap dinisbahkan kepada orang tua kandungnya guna menjaga 

kejelasan garis keturunan dan ketertiban hukum keluarga.25 Para ulama fiqh sepakat bahwa 

sebab kewarisan dalam Islam terbatas pada hubungan nasab, perkawinan, dan perwalian. 

Anak angkat tidak termasuk dalam kategori tersebut sehingga tidak memiliki hak waris dari 

orang tua angkatnya. Meskipun demikian, hukum Islam tidak menutup ruang perlindungan 

bagi anak angkat melalui mekanisme non-waris sebagai wujud keadilan sosial.26 

Dalam hukum positif Indonesia, pengangkatan anak dipandang sebagai perbuatan 

hukum yang bertujuan untuk kepentingan terbaik bagi anak, khususnya dalam aspek 

pengasuhan, pendidikan, dan kesejahteraan. Namun pengangkatan anak tidak memutus 

hubungan keperdataan dengan orang tua kandungnya, termasuk dalam hal kewarisan. Prinsip 

ini sejalan dengan hukum Islam yang menolak penghapusan nasab melalui pengangkatan 

anak. Hukum positif selanjutnya memberikan ruang perlindungan ekonomi bagi anak angkat 

melalui pengakuan hubungan sosial dengan orang tua angkat, salah satunya melalui 

mekanisme wasiat wajibah dalam praktik peradilan agama. Wasiat wajibah menjadi titik temu 

antara hukum Islam dan hukum nasional dalam menjamin perlindungan anak angkat yang 

tidak memperoleh hak waris secara langsung.27 

 
25 Mardani, Hukum Kewarisan Islam di Indonesia. 
26 M. Budiarto, Pengangkatan Anak Ditinjau dari Segi Hukum (Jakarta, 1991). 
27 Ichsan dan Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap Kewarisan Anak Angkat 
Perspektif Hukum Islam.” 



58 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

Konsep wasiat wajibah dalam hukum Islam Indonesia merupakan hasil ijtihad yang 

bersifat kontekstual. Berbeda dengan negara Muslim lain yang menerapkannya bagi cucu 

yatim, Indonesia mengarahkan wasiat wajibah kepada anak angkat sebagai respons terhadap 

realitas sosial masyarakat. Anak angkat yang telah diasuh dan dibesarkan dipandang memiliki 

hubungan sosial yang layak memperoleh perlindungan hukum setelah pewaris meninggal 

dunia.28 Namun, temuan lapangan di Desa Sei Rampah menunjukkan bahwa konsep tersebut 

belum dipahami secara memadai oleh masyarakat. Pembagian harta masih didominasi 

pandangan tradisional yang menitikberatkan hubungan darah, sementara wasiat wajibah 

belum dikenal luas. Kondisi ini mencerminkan adanya kesenjangan antara ketentuan normatif 

dan praktik sosial. Dari perspektif maqāṣid al-sharī’ah, wasiat wajibah seharusnya berfungsi 

sebagai instrumen perlindungan harta (ḥifẓ al-māl) dan keberlanjutan kehidupan anak (ḥifẓ al-

nasl), sehingga penguatan literasi hukum masyarakat menjadi prasyarat penting bagi 

terwujudnya keadilan dan kemaslahatan.29 

. 
C. Wasiat Wajibah bagi Anak Angkat antara Norma Hukum dan Praktik Masyarakat 

Wasiat wajibah merupakan instrumen hukum yang dirancang untuk menjembatani 

ketegangan antara ketentuan normatif hukum Islam dan kebutuhan keadilan sosial. Dalam 

konteks anak angkat, wasiat wajibah berfungsi sebagai mekanisme perlindungan ekonomi 

bagi pihak yang secara hukum tidak termasuk ahli waris, tetapi memiliki hubungan sosial yang 

kuat dengan pewaris. Secara normatif, konsep ini mencerminkan upaya hukum Islam 

kontemporer untuk merespons realitas sosial tanpa mengabaikan prinsip dasar kewarisan 

yang berbasis nasab.30 

Dalam kerangka hukum Islam Indonesia, wasiat wajibah diposisikan sebagai 

kewajiban hukum yang dapat diberlakukan meskipun pewaris tidak secara eksplisit 

menyatakan wasiat semasa hidupnya. Pemberlakuan ini menunjukkan bahwa wasiat wajibah 

tidak semata-mata bergantung pada kehendak individu, melainkan juga pada pertimbangan 

keadilan dan kemaslahatan. Anak angkat, yang selama hidup pewaris telah memperoleh 

pengasuhan dan perhatian penuh, dipandang layak mendapatkan jaminan ekonomi setelah 

pewaris meninggal dunia, sepanjang tidak melampaui batas sepertiga dari harta 

peninggalan.31 

Namun, hasil penelitian lapangan di Desa Sei Rampah menunjukkan bahwa 

penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat masih sangat terbatas. Masyarakat umumnya 

tidak memahami konsep wasiat wajibah sebagai kewajiban hukum, melainkan hanya 

mengenal wasiat dalam pengertian umum yang bersifat sukarela. Akibatnya, ketika orang tua 

angkat meninggal dunia tanpa meninggalkan wasiat tertulis, anak angkat tidak memperoleh 

bagian apa pun dari harta peninggalan. Kondisi ini menunjukkan bahwa keberadaan norma 

hukum tidak serta-merta menjamin implementasinya dalam praktik sosial. 

Dalam praktik masyarakat, pembagian harta peninggalan lebih sering dilakukan 

melalui musyawarah keluarga dengan mempertimbangkan hubungan darah dan kepentingan 

ahli waris kandung. Anak angkat jarang dilibatkan secara aktif dalam proses musyawarah 

tersebut, terutama jika tidak terdapat ikatan kekerabatan darah dengan keluarga pewaris. Pola 

ini memperkuat temuan bahwa adat dan kebiasaan lokal masih menjadi rujukan utama dalam 

 
28 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam. 
29 Hilman Hadikusuma, Hukum Waris Adat (Citra Aditya Bakti, 2003). 
30 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam. 
31 Ichsan dan Dewi, “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia terhadap Kewarisan Anak Angkat 
Perspektif Hukum Islam.” 



59 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

penyelesaian persoalan kewarisan, sementara mekanisme hukum formal belum sepenuhnya 

diinternalisasi oleh masyarakat.32 

Sebagian orang tua angkat yang memiliki pemahaman lebih baik mengenai 

perlindungan anak memilih memberikan harta kepada anak angkat melalui hibah semasa 

hidup. Meskipun hibah dapat menjadi solusi praktis, mekanisme ini bersifat opsional dan 

sangat bergantung pada kesadaran individu. Dalam kasus tertentu, hibah tidak dilakukan 

karena keterbatasan ekonomi, ketakutan akan konflik keluarga, atau anggapan bahwa anak 

angkat tidak memiliki hak atas harta tersebut. Dengan demikian, hibah belum dapat 

menggantikan fungsi wasiat wajibah sebagai instrumen perlindungan yang bersifat sistemik 

dan berkelanjutan. 

Kesenjangan antara norma hukum dan praktik masyarakat ini dapat dianalisis melalui 

konsep das sollen dan das sein. Secara normatif (das sollen), wasiat wajibah ditujukan untuk 

menjamin keadilan dan kesejahteraan anak angkat setelah pewaris meninggal dunia. Namun 

secara empiris (das sein), praktik masyarakat menunjukkan bahwa tujuan tersebut belum 

tercapai secara optimal. Anak angkat masih berada dalam posisi rentan, terutama ketika tidak 

terdapat kesadaran hukum dari orang tua angkat atau keluarga pewaris. 

Dari perspektif maqāṣid al-sharī‘ah, kondisi ini menunjukkan belum optimalnya 

pencapaian tujuan perlindungan harta (ḥifẓ al-māl) dan perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl). 

Wasiat wajibah seharusnya berfungsi sebagai sarana untuk menjaga kesinambungan 

kehidupan anak angkat serta mencegah terjadinya ketidakadilan sosial. Ketika instrumen ini 

tidak dipahami dan diterapkan, maka nilai kemaslahatan yang menjadi tujuan hukum Islam 

tidak dapat terwujud secara maksimal.33 

Oleh karena itu, temuan penelitian ini menegaskan bahwa permasalahan utama bukan 

terletak pada ketiadaan norma hukum, melainkan pada rendahnya tingkat literasi hukum dan 

lemahnya sosialisasi konsep wasiat wajibah di tingkat masyarakat. Penguatan peran tokoh 

agama, lembaga keagamaan, dan institusi pendidikan hukum Islam menjadi penting untuk 

menjembatani kesenjangan tersebut. Dengan pemahaman yang lebih baik, wasiat wajibah 

diharapkan tidak hanya menjadi norma tertulis, tetapi juga menjadi praktik hukum yang hidup 

dan berfungsi dalam masyarakat. 

 

D. Implikasi Wasiat Wajibah terhadap Keadilan dan Perlindungan Anak Angkat dalam 

Perspektif Maqāṣid al-Sharī’ah 

Penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat memiliki implikasi penting terhadap upaya 

mewujudkan keadilan dan perlindungan sosial dalam hukum keluarga Islam. Wasiat wajibah 

tidak hanya dipahami sebagai instrumen hukum teknis, tetapi juga sebagai manifestasi nilai-

nilai kemaslahatan yang menjadi tujuan utama syariat Islam. Dalam konteks anak angkat, 

keberadaan wasiat wajibah mencerminkan kepedulian hukum Islam terhadap kelompok 

rentan yang berpotensi kehilangan perlindungan ekonomi setelah meninggalnya orang tua 

angkat.34 

Dari perspektif maqāṣid al-sharī’ah, wasiat wajibah berkontribusi langsung terhadap 

perlindungan harta (ḥifẓ al-māl). Anak angkat yang selama hidup pewaris telah bergantung 

secara ekonomi dan sosial kepada orang tua angkatnya berpotensi mengalami ketidakstabilan 

ekonomi apabila tidak memperoleh jaminan harta setelah pewaris meninggal dunia. Wasiat 

wajibah berfungsi sebagai mekanisme distribusi harta yang adil dan proporsional, tanpa 

 
32 Munadi Usman, “Wasiat Wajibah Untuk Anak Angkat Perspektif Siyāsah Al-Syar’iyyah,” ADHKI: 
Journal of Islamic Family Law 3, no. 1 (2021): 19–33, https://doi.org/10.37876/adhki.v3i1.39. 
33 S. Meliala Djaya, Adopsi (Pengangkatan Anak) dalam Yurisprudensi (Tarsito, 1996). 
34 Nabillah dkk., “Hak Anak Angkat Terhadap Warisan Dalam Waris Perdata dan Islam (Studi Kasus 
Putusan Pengadilan Negeri Palangkaraya No. 27/PDT.G/2019/PN.PLK),” Rewang Rencang : Jurnal 
Hukum Lex Generalis 6, no. 6 (2025): 1–29. 



60 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

mengganggu hak-hak ahli waris kandung. Dengan pembatasan maksimal sepertiga harta, 

instrumen ini menjaga keseimbangan antara perlindungan anak angkat dan keadilan bagi ahli 

waris lain.35 

Selain perlindungan harta, wasiat wajibah juga berkaitan erat dengan perlindungan 

keturunan (ḥifẓ al-nasl). Meskipun anak angkat tidak memiliki hubungan nasab dengan orang 

tua angkatnya, keberlangsungan hidup dan masa depan anak tetap menjadi perhatian utama 

hukum Islam. Pengabaian terhadap kesejahteraan anak angkat pasca wafatnya orang tua 

angkat dapat berdampak pada terputusnya akses pendidikan, lemahnya jaminan sosial, dan 

meningkatnya kerentanan sosial. Dalam konteks ini, wasiat wajibah berfungsi sebagai 

instrumen preventif untuk menjaga keberlanjutan kehidupan anak angkat secara layak dan 

bermartabat.36 

Namun demikian, temuan penelitian menunjukkan bahwa implikasi ideal wasiat 

wajibah tersebut belum sepenuhnya terwujud dalam praktik masyarakat Desa Sei Rampah. 

Rendahnya pemahaman hukum dan kuatnya dominasi adat kekeluargaan menyebabkan anak 

angkat masih berada dalam posisi yang lemah secara struktural. Masyarakat cenderung 

memandang keadilan dalam pembagian harta berdasarkan hubungan darah semata, tanpa 

mempertimbangkan relasi sosial dan tanggung jawab pengasuhan yang telah berlangsung 

lama. Kondisi ini menunjukkan bahwa nilai maqāṣid belum sepenuhnya terinternalisasi dalam 

praktik hukum masyarakat. 

Dalam kerangka pembangunan hukum Islam yang responsif, temuan ini menegaskan 

pentingnya pendekatan edukatif dan kultural dalam mensosialisasikan konsep wasiat wajibah. 

Penguatan peran tokoh agama, penyuluh hukum, dan lembaga pendidikan Islam menjadi 

kunci dalam membangun kesadaran bahwa wasiat wajibah bukan sekadar aturan normatif, 

melainkan sarana mewujudkan keadilan substantif. Ketika masyarakat memahami bahwa 

wasiat wajibah bertujuan melindungi kemaslahatan bersama, resistensi terhadap 

penerapannya dapat diminimalkan. 

Implikasi lain dari penerapan wasiat wajibah adalah penguatan fungsi hukum Islam 

sebagai hukum yang hidup (living law). Hukum Islam tidak hanya hadir dalam teks dan 

regulasi, tetapi juga harus berfungsi nyata dalam menyelesaikan persoalan sosial. Dengan 

menjadikan wasiat wajibah sebagai praktik yang diterima dan dijalankan masyarakat, hukum 

Islam dapat menunjukkan relevansinya dalam menjawab tantangan kehidupan modern tanpa 

kehilangan nilai-nilai dasarnya.37 

Dengan demikian, wasiat wajibah memiliki implikasi strategis dalam membangun 

sistem hukum keluarga Islam yang berorientasi pada keadilan, perlindungan, dan 

kemaslahatan. Ketika instrumen ini diterapkan secara konsisten dan didukung oleh 

pemahaman masyarakat yang memadai, tujuan maqāṣid al-sharī’ah dapat tercapai secara 

lebih optimal. Temuan penelitian ini mempertegas bahwa keberhasilan wasiat wajibah tidak 

hanya ditentukan oleh keberadaan norma hukum, tetapi juga oleh kemampuan hukum 

tersebut untuk dipahami, diterima, dan dijalankan dalam realitas sosial masyarakat. 

 

5. Kesimpulan dan Saran 
Penelitian ini menemukan bahwa penerapan wasiat wajibah bagi anak angkat dalam 

masyarakat Muslim di Desa Sei Rampah belum berjalan secara optimal. Secara normatif, 

hukum Islam di Indonesia telah menyediakan instrumen wasiat wajibah sebagai mekanisme 

perlindungan ekonomi bagi anak angkat tanpa menyalahi prinsip kewarisan berbasis nasab. 

Namun secara empiris, praktik masyarakat masih didominasi pembagian harta berdasarkan 

 
35 Al-Amruzi, Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam. 
36 Nasroen Harun, Ensiklopedi Hukum Islam (PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996). 
37 Nabillah dkk., “Hak Anak Angkat Terhadap Warisan Dalam Waris Perdata dan Islam (Studi Kasus 
Putusan Pengadilan Negeri Palangkaraya No. 27/PDT.G/2019/PN.PLK).” 



61 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

hubungan darah dan musyawarah keluarga, sehingga anak angkat seringkali tidak 

memperoleh perlindungan pasca wafatnya orang tua angkat. Temuan ini memperjelas adanya 

kesenjangan antara norma hukum dan realitas sosial, yang menegaskan bahwa keberadaan 

aturan hukum tidak otomatis menjamin keadilan substantif tanpa disertai pemahaman dan 

penerimaan masyarakat. 

Secara kontribusi, penelitian ini memberikan dua keluaran utama. Secara akademik, 

studi ini memperkaya literatur dengan menghadirkan pemadanan analisis normatif-empiris 

menggunakan kerangka maqāṣid al-sharīʿah, sehingga menambah wacana tentang 

bagaimana tujuan syariah (khususnya ḥifẓ al-māl dan ḥifẓ al-nasl) dapat menjadi tolok ukur 

evaluasi instrumen hukum keluarga kontemporer. Secara praktis, penelitian ini menyajikan 

bukti lapangan yang dapat dijadikan dasar rekomendasi kebijakan terutama untuk program 

literasi hukum keluarga Islam, pedoman pembuatan wasiat/hibah yang jelas, serta peran aktif 

tokoh agama dan lembaga keagamaan dalam mensosialisasikan mekanisme perlindungan 

ekonomi bagi anak angkat agar terjadi perlindungan yang lebih nyata dan terformal. 

Keterbatasan penelitian ini terletak pada cakupan lokasi yang dibatasi pada satu desa 

sehingga temuan belum dapat digeneralisasikan secara luas. Selain itu, jumlah informan yang 

bersifat purposive membatasi kemampuan untuk menangkap variasi praktik di konteks yang 

berbeda. Untuk penelitian selanjutnya disarankan memperluas sampel lokasi, menambah 

variasi informan, dan mengombinasikan data lapangan dengan analisis putusan peradilan 

agama guna memperoleh gambaran yang lebih komprehensif mengenai efektivitas wasiat 

wajibah dalam mewujudkan keadilan dan kemaslahatan hukum keluarga Islam di Indonesia. 

 
6. Daftar Pustaka 
Al-Amruzi, Fahmi. Rekonstruksi Wasiat Wajibah dalam Kompilasi Hukum Islam. Aswaja 

Pressindo, 2014. 

Alhamdani, Abdul Kodir. “Wasiat Wajibah Bagi Anak Angkat Perspektif Kompilasi Hukum Islam 
dan Kitab Undang-undang Hukum Perdata.” At-Tatbiq: Jurnal Ahwal al-Syakhsiyyah 
10, no. 1 (2025): 1–17. 

Al-Sayis, Ali. Tafsir Ayat al-Ahkam, Juz 4. Dar al-Fikr, 1976. 

Budiarto, M. Pengangkatan Anak Ditinjau dari Segi Hukum. Jakarta, 1991. 

Djaya, S. Meliala. Adopsi (Pengangkatan Anak) dalam Yurisprudensi. Tarsito, 1996. 

Fitriyani, Nur Ana. “Waris Anak Angkat dalam Perspektif Hukum Islam.” Istidal: Jurnal Studi 
Hukum Islam 7, no. 2 (2020): 232–48. 

Hadikusuma, Hilman. Hukum Waris Adat. Citra Aditya Bakti, 2003. 

Halim, Abdul, Farah Syah Reza, dan Muhammad Fachri Said. “Review Legal Mandatory Will 
For Adopted Children According To Islamic Inheritance Law.” Islamic Law and Local 
Wisdom 1, no. 1 (2025). https://doi.org/10.56087/islam.v1i1.7. 

Harun, Nasroen. Ensiklopedi Hukum Islam. PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 1996. 

Ichsan, Muhammad, dan Erna Dewi. “Reformulasi Hukum Wasiat Wajibah di Indonesia 
terhadap Kewarisan Anak Angkat Perspektif Hukum Islam.” Maqasid: Jurnal Studi 
Hukum Islam 12, no. 1 (2023): 65–75. 

Junaedi, Asep Mahbub, dan Adang Djumhur Salikin. “Anak Angkat dan Pengaturan Wasiat 
Wajibah: Pandangan Kompilasi Hukum Islam.” Journal of Law and Nation (JOLN) 3, 
no. 1 (2024): 58–68. 

Mardani. Hukum Kewarisan Islam di Indonesia. Cet. ke-1. Raja Grafindo Persada, 2014. 

Nabillah, Rosnidar Sembiring, dan Utary Maharany Barus. “Hak Anak Angkat Terhadap 
Warisan Dalam Waris Perdata dan Islam (Studi Kasus Putusan Pengadilan Negeri 



62 |  
MAQASID: Jurnal Studi Hukum Islam 

Vol. 15 No.1 Tahun 2026 
 

Palangkaraya No. 27/PDT.G/2019/PN.PLK).” Rewang Rencang : Jurnal Hukum Lex 
Generalis 6, no. 6 (2025): 1–29. 

Nofitasari, Khotifatul Defi. “Wasiat Wajibah kepada Anak Angkat, Non-Muslim dan Anak Tiri 
(Formulasi Hukum Wasiat Wajibah dalam Pasal 209 Kompilasi Hukum Islam di 
Indonesia dan Perkembangannya).” Al-Syakhsiyyah: Journal of Law and Family 
Studies 3, no. 2 (2021): 25–47. 

Pramiyati, Titin, Jayanta Jayanta, dan Yulnelly Yulnelly. “Peran Data Primer Pada 
Pembentukan Skema Konseptual Yang Faktual (Studi Kasus: Skema Konseptual 
Basisdata Simbumil).” Simetris : Jurnal Teknik Mesin, Elektro dan Ilmu Komputer 8, no. 
2 (2017): 679. https://doi.org/10.24176/simet.v8i2.1574. 

Rais, Muhammad. “Kedudukan Anak Angkat Dalam Perspektif Hukum Islam, Hukum Adat dan 
Hukum Perdata (Analisis Komparatif).” DIKTUM: Jurnal Syariah Dan Hukum 14, no. 2 
(2016): 183–200. https://doi.org/10.35905/diktum.v14i2.232. 

Ramdhani, Ria. “Pengaturan Wasiat Wajibah Terhadap Anak Angkat Menurut Hukum Islam.” 
Lex et Societatis 3, no. 1 (2019): 55–63. https://doi.org/10.29300/imr.v4i1.2193. 

Suharto. “Hak Waris Anak Angkat Menurut Hukum Islam di Indonesia.” ISTI’DAL; Jurnal Studi 
Hukum Islam 1, no. 2 (2014): 108–20. 

Sunarto, Muhammad Zainuddin, dan Viqi Fadilatur Rizqiyah. “Wasiat Wajibah Bagi Anak 
Angkat Dalam Harta Waris Melalui Putusan Notaris.” Al-Majaalis 9, no. 1 (2021): 53–
73. https://doi.org/10.37397/almajaalis.v9i1.176. 

Usman, Munadi. “Wasiat Wajibah Untuk Anak Angkat Perspektif Siyāsah Al-Syar’iyyah.” 
ADHKI: Journal of Islamic Family Law 3, no. 1 (2021): 19–33. 
https://doi.org/10.37876/adhki.v3i1.39. 

 


