“» Al-Hikmah: Journal of Religions Studies

Vol. 11 Issue 2, 2025

pp. 112-131 E-ISSN: 2407-9146
DO https://doi.org/ 10.30651/ah.v11i2.26459

Evolusi Epistemologi Murtad:

Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah

Pemikiran Islam

Sholihul Huda"

(Prodi Studi Islam Pascasarjana Universitas Muhammadiyah Surabaya, Indonesia)

Article History
Received: 12-08-2025
Reviced: 20-09-2025
Accepted: 06-10-2025

Keywords:
Apostasy, Murtad,
Islamic Thought,
Epistemology,
Sociology of
Religion, Theologi,
Hermeneutics

This is an open access article under CC BY-SA 4.0 license.

sholihulhuda@um-surabava.ac.id

Abstract

The concept of murtad (apostasy) in Islam has undergone a significant
epistemological transformation throughout the course of Islamic
intellectual history. Initially framed within a theological-doctrinal
paradigm, apostasy was understood as an act of disbelief and betrayal of
the Muslim community (ummah), often met with severe punitive
responses grounded in classical jurisprudence. Over time, however,
particularly in modern and contemporary contexts, this understanding has
shifted toward a more sociological perspective. Apostasy is now
increasingly interpreted through lenses of individual autonomy, identity
transformation, and the interplay between religious authority and state
power. This study traces the epistemological evolution of apostasy, from
classical figh and kalam discourses to modern critical and humanistic
interpretations. Utilizing a historical-hermeneutic approach combined
with discourse analysis, the paper argues that the concept of murtad is not
epistemologically static but contextually dynamic, shaped by the
sociopolitical and cultural shifts within Muslim societies across different
historical periods.

Copyright © 2024 by Author. Published by UMSurabaya

@O0

Available online at: https://journal.um-surabaya.ac.id/Ah/issue/archive



mailto:sholihulhuda@um-surabaya.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journal.um-surabaya.ac.id/
https://journal.um-surabaya.ac.id/Ah/issue/archive
doi:%20https://doi.org/%2010.30651/ah.v11i2.26459
doi:%20https://doi.org/%2010.30651/ah.v11i2.26459

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Abstrak

Konsep murtad (kemurtadan) dalam Islam mengalami evolusi epistemologis yang signifikan
seiring dengan perkembangan sejarah dan dinamika sosial umat Muslim. Pada fase awal Islam,
makna murtad bersifat teologis-doktrinal, dikaitkan erat dengan pembelotan terhadap iman dan
komunitas Muslim, yang berdampak pada legitimasi hukuman berat termasuk hukuman mati.
Namun, seiring perjalanan sejarah, pemaknaan ini mengalami pergeseran, terutama dalam
konteks pemikiran Islam modern dan kontemporer. Murtad mulai dipahami secara lebih
sosiologis sebagai fenomena sosial yang dipengaruhi oleh perubahan identitas, kebebasan
individu, serta dinamika relasi kekuasaan dan negara. Artikel ini menelusuri lintasan perubahan
epistemologis tersebut, mulai dari formulasi klasik ulama figh, perdebatan kalam, hingga
pendekatan humanistik dan kritis dalam diskursus Islam modern. Dengan menggunakan
pendekatan historis-hermeneutik dan analisis wacana, studi ini menyoroti bagaimana makna
murtad tidak bersifat statis, melainkan reflektif terhadap perubahan sosial, politik, dan budaya

umat Islam dari masa ke masa.

Kata kunci: Murtad, Pemikiran Islam, Epistemologi, Sosiologi Agama, Teologi, Hermenuetika

A. Pendahuluan

Dalam sejarah pemikiran Islam, konsep murtad (apostasy) telah menjadi salah satu isu
teologis dan hukum yang paling kontroversial dan penuh perdebatan. Sejak masa klasik,
kemurtadan diposisikan sebagai pelanggaran serius terhadap ajaran Islam, tidak hanya sebagai
persoalan keyakinan pribadi, tetapi juga sebagai ancaman terhadap stabilitas komunitas Muslim
(ummabh).

Posisi murtad tidak hanya dianggap sebagai pengingkaran terhadap keyakinan agama,
tetapi juga sebagai ancaman terhadap kohesi sosial dan politik umat Islam. Posisi ini tercermin
dalam formulasi hukum figh yang menetapkan hukuman berat terhadap pelaku murtad, bahkan
sampai pada hukuman mati, sebagaimana didasarkan pada hadis-hadis tertentu dan interpretasi
normatif ulama klasik. Oleh karena itu, banyak ulama figh menetapkan hukuman berat,
termasuk hukuman mati, terhadap pelaku murtad, dengan merujuk pada hadis Nabi seperti
“Barang siapa mengganti agamanya, maka bunuhlah dia” (HR. al-Bukhari).'

Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan struktur sosial-politik
masyarakat Muslim, muncul desakan untuk mereinterpretasi makna murtad dalam kerangka
yang lebih kontekstual dan humanistik. Pendekatan normatif ini mulai dikritisi seiring dengan
munculnya kesadaran modern tentang hak asasi manusia dan kebebasan beragama. Dalam
konteks negara-bangsa modern yang pluralistik, banyak pemikir Muslim mempertanyakan
relevansi penerapan hukuman murtad dalam bentuk klasik. Seperti pemikir Islam kontemporer,
Fazlur Rahman, menekankan pentingnya pembacaan kontekstual terhadap teks-teks keagamaan

dan menolak penerapan hukum secara literal tanpa mempertimbangkan nilai-nilai etis universal.?

1 M. H. Kamali. Shari'ah Law: An Introduction. (Oneworld Publications.2009).
2 Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. (University of Chicago Press.

113
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Demikian pula, Abdullah Saeed mengusulkan pendekatan berbasis maqasid al-shari ah untuk
menafsirkan isu-isu kontemporer, termasuk kebebasan beragama dan perpindahan keyakinan.’

Pendekatan sosiologis dan antropologis mulai menyoroti kemurtadan tidak semata
sebagai bentuk pengingkaran iman, melainkan sebagai ekspresi kebebasan individu, respons
terthadap otoritas keagamaan, atau sebagai gejala dari transformasi sosial yang lebih luas.
Perkembangan ini menunjukkan adanya pergeseran epistemologis dalam memahami murtad,
dari pendekatan yang bersifat teologis-dogmatis menuju pemaknaan yang lebih sosiologis dan
humanistik. Perubahan ini tidak terjadi dalam ruang hampa, melainkan dipengaruhi oleh
dinamika sosial, politik, dan wacana intelektual global. Dalam kerangka inilah studi ini penting
dilakukan: untuk menelusuri bagaimana konsep murtad dibentuk, ditafsirkan ulang, dan
dikonstruksi kembali sepanjang sejarah pemikiran Islam.

Kajian ini bertujuan untuk menelusuri evolusi epistemologis konsep murtad dari
perspektif teologis menuju pemahaman yang lebih sosiologis dalam lintasan sejarah pemikiran
Islam. Dengan menggunakan pendekatan historis-hermeneutik dan analisis wacana kritis, studi
ini akan mengkaji bagaimana dinamika tafsir terhadap murtad berkembang dalam berbagai
periode, mulai dari era Nabi dan Khulafaur Rasyidin, masa kodifikasi figh klasik, hingga
pemikiran Islam modern dan kontemporer. Fokusnya adalah pada pergeseran paradigma dari
narasi teologis-hukum menuju pemahaman yang lebih kontekstual, sosiologis, dan berbasis pada

prinsip-prinsip hak asasi manusia.

B. Metodologi

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan historis-hermeneutik dan
analisis wacana kritis. Pendekatan ini dipilih untuk menelusuri perkembangan epistemologis
konsep murtad dalam pemikiran Islam, mulai dari periode klasik hingga era modern dan
kontemporer. Pendekatan historis-hermeneutik digunakan untuk memahami bagaimana makna
murtad dibentuk dan ditransmisikan oleh otoritas keagamaan dalam konteks sosial-politik yang
berbeda. Dan analisis wacana kritis (Critical Discourse Analysis) digunakan mengungkap struktur
kekuasaan, ideologi, dan relasi sosial yang memengaruhi tafsir terhadap murtad. Model yang
digunakan mengacu pada teori Norman Fairclough yang memandang bahasa sebagai praktik
sosial. * Pengumpulan data menggunakan studi pustaka (/brary research) digunakan sebagai
metode utama, dengan penelusuran literatur melalui perpustakaan, database jurnal akademik,
dan arsip digital Islam klasik dan modern. Analisis data dianalisis secara tematik dan kronologis,
dengan membandingkan ragam interpretasi ulama dari berbagai periode serta melihat

pergeseran diskursif dari narasi teologis menuju perspektif sosiologis.

C. Diskusi Dan Analisis Kajian
1. Epistemologi Murtad

1982)

3 Abdullah Saeed aced, A. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. (Routledge: 2006)

* Norman Fairclough. Langnage and Power: Relasi Babasa, Kekuasaan dan 1deologi. (Malang: Boyan Publishing) 2003).
Dan Eriyanto. Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media. (Yogyakarta: LKGS. 2011)

114
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Definisi murtad secara efimologi (bahasa) berasal dari bahasa Arab dari kata radda dan
irtadda. Kata murtad berasal dari dari kata ar-raddabu (»2JV) berasal dari kata radda (2)) aslinya
radada (320).° Kata 22 artinya kembali dari sesuatu atau bekas.® Kata radda dapat diartikan
berbalik, kembali atau keluar.” Radda memiliki arti mengembalikan, memalingkan, menutup,
menolak, bantahan, mencegah.® Kata rudda sering disebut pula dengan istilah ridda dalam
terminologi Arab biasa diterjemahkan sebagai kemurtadan. Dalam pemahaman fiqih ridda
berarti berpalingnya seseorang yang sudah menganut Islam menjadi kufur karena sengaja atau
karena implikasi tertentu.”

Selain dari kata radda, istilah murtad juga berasal dari kata #radda selaras dengan kata
raja’a yang berarti kembali, mundur, membalik. Atau dari kata raddabu artinya menolak,
mengembalikan. Istilah atau arti murtad berasal dari gabungan kata #rtadda ‘an dini>hi berarti
menolak atau mengembalikan dari agamanya."

Secara literal istilah murtad dalam tradisi Arab digunakan dengan istilah riddah atau irtidad
orang yang melakukan riddah atau irtidad disebut murtad."' Adapun dalam istilah Bahasa Inggris
istilah murtad disebut apostasy. Apostasy adalah giving up one’s beliefs or faith, turning away from ones’s
religion (melepaskan keyakinan atau keyakinan seseorang, berpaling dari agama seseorang).'”
Dalam hukum Islam klasik, murtad didefinisikan sebagai berputar kembali dari Islam dengan
keyakinan agama lain atau melepaskan (diri) dari Islam."

Sementara istilah murtad di al-Qur’an-hadis ditemukan beragam (devariasi) redaksional
bahasa. Ragam redaksional bahasa berdampak pula pada ragam pemaknaan terhadap murtad.
Ada beberapa ayat al-Qur’an atau hadis yang menjelaskan atau menggunakan istilah murtad
secara cksplisit dan adapula secara implisit. Dalam al-Qur’an kata murtad dan berbagai
derivasinya terulang 60 kali."

Dibawah ini hasil pemetaan kata murtad dan derivasi redaksional bahasa yang peneliti
ambil dari pemetaan Nasaruddin Umar:"

1) Murtad berarti menukar iman dengan kekafiran Qba¥l S8 J3EG a1

el 150 Om 388 playly 50 55 Gy O Com (e O WS 80005 V13 0 5 5 4

> Hafniy Nasif, dkk. Qawa'’id al-Lugah al-‘Arabiyyah. (Surabaya: al-Hikmah, t.th), 11-12.

¢ Ahmad bin Faris bin Zakariyyah, Mu jam Magayis al-Iugab. Jilid I-V1. (Beirut: Dar al-Jayl, 1991), 386.

7 Ibnu Mandzur Al-Ifriki, Lisan Al-‘Arab, Juz 111, Beirut: Dar Al-Fikr, 1990), 172.

8 Attabik Ali & A.Zuhdi Muhdlor, Kamus Kontemporer Arab Indonesia, (Y ogyakarta: Multt Karya Grafika, 1998), 966-
967.

° Ibn Rusyd, Bidayatu! al Mujtahid (Beriut: Darul Fikr, t.th).

1“Ahmad Warson Munawwir, Kawus Arab Indonesia “Al Munawwir”, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1997), 486.

11 Al-Jauhar, As-Shibab fi Al-Lughab, 249.

12 A.S Hornby & AP Cowie, AC. Gimson, Oxford Advanced Learner’s Dictinary of Current English, (Oxford: Oxford
University Press, 1974), 35

13 Abu Bakar bin Mas'ud al-Kasani, Bada i "As-Sand'i” Fl tartib abu-Shara'i> (Kairo: Matba'ah al-Jamaliyah, 1910) VII:
134

14 Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, 28.

15 Umar, Deradikalisasi Pemabaman Al-Quran dan Hadis, 164.

16 Al-Qur’an, 2: 108.

115
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Artinya: Apakah kamn menghendaki untuk meminta kepada Rasul kammu seperti Bani Israel
meminta kepada Musa pada zaman dahulu? Dan barang siapa yang menukar iman dengan

kekafiran, maka sungguh orang itu telah sesat dari jalan yang lnrus.

2) Murtad berarti mengembalikan kamu dari agamanya 4 (& a85a 308675 (a3,

m&\cvﬁ\”\ﬂ\m‘x\}m)ﬁ}wm&M,)us@dusdaudus aall e e ati
u;esumfw}\);mw\esugu;esﬁf@;es;,mwn)y}dd\wﬁ\mbwm)s\
upﬂ;‘.@_ﬁ(a)Ld\uk;.a\ddj\}e);‘ﬂ}l_uﬂ\@e@iuc\ulnnddju)slsjgjg_msua

Artinya: Mereka bertanya kepadamu tentang berperang pada bulan Haram. Katakanlah: ""Berperang
dalam bulan itn adalab dosa besar; tetapi menghalangi (manusia) dari jalan Allab, kafir kepada
Allab, (menghalangi masnk) Masjidilbaram dan mengusir penduduknya dari sekitarnya, lebib besar
(dosanya) di sisi Allah. Dan berbuat fitnab lebib besar (dosanya) daripada membunub. Mereka tidak
henti-hentinya memerangi kamu sampai mereka (dapat) mengembalikan kamn dari agamanin
(kepada kekafiran), seandainya mereka sanggup. Barang siapa yang murtad di antara kamu dari
agamanya, lalu dia mati dalam kekafiran, maka mereka itulah yang sia-sia amalannya di dunia dan

di akhirat, dan mereka itulah penghuni neraka, mereka kekal di dalamnya.

3) Murtad berarti kafir sesudah mereka beriman agltas) 35 1 98 18
el 3801 (o 2005 )zt s 5 O3l O )55 2l 5 15 S Lo B (g i

Artinya: Bagaimana Allab menunjuki suatu kanm yang kafir sesudah mereka beriman, serta mereka
telab mengakui babwa Rasul itu (Mubammad) benar-benar rasul, dan keterangan-keterangan pun

telab datang kepada mereka? Allah tidak menunjuki orang-orang yang lalin.

Penggunaan istilah agstas) 33 1958 dalam pemaknaan murtad tidak hanya di Q.S Ali
Imron: 86, ada juga dalam beberapa ayat Al-Qur’an yang lain, seperti:

a. Q.S Ali Imron: 90
Ol b 15 55 (L (15 15900 g ) 319388 Gl )
Artinya: Sesunggubnya orang-orang kafir sesudab beriman, kemudian bertambal kekafirannya,
sekali-kali tidak diterima tobatnya; dan mereka itulah orang-orang yang sesat.””
b. QS. Ali Imron: 106
Crs 85 S Ly el )58 558 akilay) 3 250880 agh 545 &5t Gal) a8 585 350858 5% 5 Gl 5 3
Artinya: pada hari yang di waktu itn ada muka yang putib berseri, dan ada pula muka yang hitam
muram. Adapun orang-orang yang hitam muram mukanya (kepada mereka dikatakan): ""Kenapa

kann kafir sesudab kamn beriman? Karena itu rasakanlah azab disebabkan kekafiranmu itu' 2

17 Al-Qut’an, 2: 217.
18 Al-Qut’an, 3: 86.
19 Al-Qut’an, 3: 90.
20 Al-Qutr’an, 3: 106.

116
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

c. QS. at-Taubah: 66
e s 1518 34l Rl el 180 L (i i ) i) S 0508 36 15355 Y
Artinya: Tidak wusah kamu minta maaf, karena kamu kafir sesudab beriman. Jika Kami
memaafkan segolongan daripada kammu (lantaran mereka tobat), niscaya Kami mengazab golongan
(yang lain) disebabkan mereka adalah orang-orang yang selalu berbunat dosa.”’
d. QS. at-Taubah: 74
A0 AT 51 YY1 paE g1 Vsl T Ly 1 5%k 5 gt 3 195885 LK) AAK 18 15 1506 Ly sy
L b 2 s 35915 WA 3 Ll it 200 i 15150 (5 158 80 155 08 Ll (A5
orai V5 5 e
Artinya: Mereka (orang-orang munafik itu) bersumpalh dengan (Nama) Allab, bahwa mereka tidak
mengatakan (Sesuatu yang menyakitinm). Sesunggubnya mereka telah mengucapkan perkataan
kekafiran, dan telah menjadi kafir sesudah Islam, dan mengingini apa yang mereka tidak dapat
mencapainyay dan mereka tidak mencela (Allah dan Rasul-Nya), kecnali karena Allabh dan Rasul-
Nya telah melimpabkan karunia-Nya kepada mereka. Maka jika mereka bertobat, itu adalab lebib
baik bagi mereka, dan jika mereka berpaling, niscaya Allah mengazab mereka dengan azab yang
pedih di dunia dan di akbirat; dan mereka sekali-kali tidak mempunyai pelindung dan tidak (pula)
penolong di muka bumi.”?
e. Q.S an-Nahl: 106
A o ot 25l 150 R0 25 G (05 il Cpabad 4855 81 ) Al 5 G iy 588 s
ade Gl agds
Artinya: Barang siapa yang kafir kepada Allah sesudah dia beriman (dia mendapat kemurkaan
Allah), kecuali orang yang dipaksa kafir padahal hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak
berdosa), akan tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, maka kemurkaan Allah

menimpanya dan baginya azab yang besar.”’

f. Q.S Muhammad: 25-26
Sl (el gl O3 Gl (sl 248 G e 3 e o Jodl e 15830 il )
Artinya: Sesunggubnya orang-orang yang kembali ke belakang (kepada kekafiran) sesudah petunjuk
itu jelas bagi mereka, setan telah menjadikan mereka mudah (berbuat dosa) dan memanjangkan

angan-angan mereka.”*

Sementara istilah murtad di hadis juga ditemukan beragam redaksional bahasa. Dalam
kajian Umar, ditemukan ada delapan ungkapan redaksi secara maknawi merujuk pada subtansi
pemahaman tentang murtad, yaitu: 1) I[rfadda menggunakan f7%/ madhi yang berarti “telah
murtad”. 2) Irtadda ‘anil Isiam yang berarti keluar dari Islam. 3) Irtaddu ‘anil zakat yang berarti

menolak membayar zakat. 4) Baddala diinabu yang berarti mengganti agamanya. *

21 Al-Qut’an, 9: 66.

22 Al-Qut’an, 9: 74.

2 Al-Qur’an, 16: 106.

24 Al-Qut’an, 47: 25-26.

25 Umat, Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur'an,163

117
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran

Islam

Derivasi istilah murtad di al-Quran-hadis menunjukkan bahwa pengertian murtad secara
bahasa mempunyai banyak arti, sechingga arti murtad tidak tunggal tetapi luas. Walaupun
beragam redaksi istilah murtad di al-Qutr’an secara subtansi dasar ada kesamaan makna.*
Sehingga, dapat dipahami dari paparan di atas secara ezimologi ditemukan titik kesepahaman
bahwa murtad adalah sebuah aktivitas keluar atau pindah dari agama Islam atau keyakinan yang
dianut sebelumnya kepada agama atau keyakinan yang lain.

Adapun arti murtad secara ferminology para pemikir Islam beragam pemikiran. Seperti
Assaqaf, murtad adalah orang yang kembali berarti menuju ke tempat semula yang masih ada
bekasnya dahulu, atau meninggalkan bekas untuk mereka yang ditinggalkan. Orang yang
meninggalkan Islam berarti kembali ke agama yang lalu, masih ada bekas saat ia masuk Islam
atau meninggalkan kesan bagi orang lain saat ia masih Muslim.”’

Status murtad tidak dapat diberikan kepada semua pemeluk agama yang pindah, tetapi
hanya ditujukan kepada orang Islam. Selaras pendapat Ocktoberrinsyah, murtad menurut ahli
hukum terbatas pada perpindahan dari Muslim ke agama non-muslim, jadi jtka ada non-Muslim
pindah ke agama lain, tidak dapat dikategorikan sebagai murtad. Pada kasus ini Asy-Syafi'i
memiliki dua pandangan. Pertama, ia mengatakan bahwa saat Muslim bergerak keluar dan
masuk ke agama lainnya, maka tidak diterima dan harus mendapatkan hukuman mati. Kedua,
jika ada orang-orang kafir yang pindah ke agama lain kafir dari kualitas yang sama atau lebih
tinggi, maka diperbolehkan. Sebagai contoh, jika seorang Yahudi menjadi Kristen, itu
diperbolehkan karena kedua agama sama-sama ilahi dalam asal-usul mereka.*®

Fenomena tersebut, senada dengan bangunan kesadaran masyarakat Islam pada
umumnya, bahwa murtad dari agama Islam atau pindah ke agama lain sesuatu yang tidak
diharapkan tetapi perpindahan agama dari agama lain menjadi Muslim merupakan sesuatu yang
diharapkan. Fenomena ini disebut Mogsith “Di Islam: ada pintu masuk tidak ada pintu keluar”.”’
Meskipun demikian penghukuman terhadap mereka yang keluar dari Islam jarang sekali
diberlakukan.

Pandangan ini diperkuat oleh Saeed, catatan penting berkaitan dengan definisi murtad,
bahwa murtad hanya berlaku untuk mereka yang telah meninggalkan ikatan Islam. Oleh karena
itu jika seseorang yang tidak dilahirkan sebagai Muslim dan karenanya tidak memeluk Islam, Ia
tidak berhak disebut murtad.” Sehingga murtad dapat dipahami sebagai pengembalian dari
penerapan agama Islam atau Muslim yang meninggalkan agama Islam.”

Senada pendapat Allalwani istilah murtad yang terdapat di al-Qur’an secara eksplisit

memperlakukan dari dan meninggalkan Islam setelah satu yang telah memasukinya.” Sementara

26 Ibid., 164.

27 Ja‘tar Assagaf, Kontekstualisasi Hukum Murtad dalam Perspektif Sejarah Sosial Hadis”, JURNAL IJTIHAD,
Vol. 14, No. 1 (Juni 2014), 22.

28 Ocktobettinsyah, “Kemurtadan dalam Islam: Perspektif Sejarah dan Hukum”, Jurnal Asy-Syir'ah, Vol. 49, No. 1,
(Juni 2015), 147.

29 Abd. Mogsith Ghazali, “Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, www.islamlib.com, diakses tanggal 20 Juni 2018.
30 Abdullah Saced & Hassan Saced, Freedom of Religion, 1

31 Rudolph Peters, and Gert J.J. De Vres, “Apostasy in Islam. Die Welt Des Islams”.
http:/ /www.jstor.org/stable /1570336, diakses tanggal 14 Juli 2018.

32 Allalwani, Apostasy in Lslam, 26

118
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


http://www.islamlib.com/
http://www.jstor.org/stable/1570336

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

‘Ulama figth mendefinisikan murtad sebagai tindakan seseorang berpindah agama dari Islam
menuju agamanya yang lama atau agama baru yang diyakini bahkan tidak beragama. Disebut
murtad karena Ia kembali pada kekafiran yang pernah diyakini maupun menjadi kafir setelah
menjadi Muslim, dua ini disebut wurtad al-millah atau murtad al-fitr.”

Diperkuat oleh Sayid Sabiq, murtad merupakan kembalinya seseorang Muslim dewasa
(akil balighl) dari agama Islam kepada bentuk kafir tanpa ada paksaan dari manapun.” Al-Zuhaili
berpendapat, murtad adalah keluarnya seorang Muslim dari agama Islam menjadi kafir baik
dengan niat, perkataan maupun perbuatan yang menyebabkan orang tersebut dikatagorikan
kafir.”® Dari definisi di atas menurut Sofyan A.P secara garis besar ada tiga unsur murtad.
Pertama pelakunya sehat dan dewasa. Kedua, dilakukan atas kesadaran bukan paksaan. Ketiga,
dilakukan dengan hati, perkataan dan perbuatan, sehingga yang dilakukan oleh anak-anak dan
dipaksa bukan termasuk katagori murtad.”

)

Para ahli fiqih murtad dimaknai sebagai a/-ru>u" ‘an al-Islam (berbalik dari Islam). Seperti
pendapat Abd al-Rahman al-Juzyari, murtad adalah sebagai orang Islam yang memilih menjadi
kafir setelah sebelumnya mengucapkan dua kalimat syahadat dan menjalankan syariat Islam
diungkapkan secara jelas (sarih).”” Adapun Zakariyah al-Ansari memaknai murtad adalah orang
Islam yang memutus keislamanya dengan kekufuran yang disengaja dengan maksud menghina,
mengingkari dan membangkang, namun dalam kerangka perbedaan ijtihadi tidak masuk
murtad.”

Ragam pandangan pemikir Islam konsep murtad merupakan sesuatu yang lumrah.
Karena di al-Qur’an dan hadis yang merupakan sumber pokok ajaran Islam istliah murtad
ditemukan beragam redakisonal dan beragam latarbelakang konteks ayat tersebut di turunkan.
Namun, dari ragam pandangan tersebut dapat disimpulkan pemakanaan murtad secara
terminology oleh peneliti sebagia berikut: murtad adalah sebuah tindakan individu Muslim dewasa
(baligh) dengan kesadaran diri atau paksaan keluar dari satu ikatan/keyakinan Islam ditandai
dengan ikrar Syabadatain secara jelas berpaling atau pindah kepada ikatan/keyakinan beragama

lain atau tidak beragama (atheis) dengan beragam tujuan.

2. Faktor Pendorong Murtad

Proses murtad berlangsung jika ada pemantik atau faktor pendorong. Faktor murtad
disebabkan beragam aspek, sebagaimana pendapat Maryam Yusuf faktor murtad secara
sosiologis dapat dipengaruhi oleh: 1) pengaruh hubungan antar pribadi, 2) pengaruh rutinitas

pekerjaan, 3) pengaruh propaganda dan anjuran dari teman.”

33 Tim Penyusun, “Ridda”, Ensiklopedi Hukum Islam. Jilid 3. (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 1999). 303-305
34 Sayyid Sabiq, Figib al-Sunnab, Jilid 111 (Beriut: Dar al-Fikr, 1983), 381.

35 Wahbah al-Zuhaili, A/-Figh al-Islam Wa Adillatub, ]ilid V11, (Damaskus: Dar al-Fikr al-Arabi.t.th), 183.

36 Sofyan AP.Kau & Zulkarnain Sulaeman, “Kritik Terhadap Epistemologi Fikih Murtad”, Jurnal Ahkam, Vol.
XVI, No. 1 (Januari 2016), 51.

37 ‘Abd al-Rahman al-Juzayri, al-Figh ‘ala al-Madhahib al-Arba’ab (al-Qahirah: al Maktab al-Thaqafi, 2000) Juz Iv,
302.

38 Zakariyah al-Ansari, Fath al-Wabhab, Juz 11, (Bayrut: Dar al-Fikr, t.th), 155. Lihat, Mogsith, “Tafsir Atas Hukum
Murtad Dalam Islam”, Jurnal Abkan, 290.

3 S. Maryam Yusuf, Konversi Agama Etnis Cina, (Yoyakarta: Nadi Pustaka, 2007), 133-138.

119
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Adapun Farahwahida membagi faktor murtad pada faktor internal dan eksternal. Faktor
internal diantaranya: 1) Pendidikan agama yang lemah dan kebodohan. 2) Akibat percintaan,
perkawinan dan perceraian. 3) Pengaruh orang tua. 4) Kondisi perekonomian keluarga. Faktor
cksternal diantaranya: 1) Diiming-imingin material (hutang). 2) Teman sebaya atau sepermainan.
3) Gerakan misionari dan proses liberalisasi pemikiran. 4) Kelonggaran Undang-undang. 5)
Biokrasi yang mengekang peran Ulama Islam. 6) Sistem Pendidikan Islam yang kuat. 7) Dakwah
kurang membumi. 8) Diskriminasi saudara baru (mualaf).”’

Adapula murtad disebabkan oleh prilaku kelompok Islam radikal dalam ekspresi paham
keagamaanya. Pandangan ini disampaikan oleh Ibnu Waraq bahwa pandangan kelompok Islam
militan-konservatif terhadap murtad adalah haram dan harus dibunuh. Pendapat ini tanpa
disadari berdampak banyak kaum Muslim yang memilih menjadi “murtad” karena trauma
dengan perilaku brutal kelompok radikal Islam itu sendiri.*

Kajian murtad terus mengalami perkembangan konsep dan batasan katagori yang dapat
disebut murtad. Menurut Awdah, murtad mempunyai beberapa bentuk: 1) Murtad perbuatan,
berarti melakukan sesuatu yang dilarang oleh Islam dengan sengaja atau dengan niat untuk
melecehkan Muslim seperti menundukkan kepala (s#ud) sebelum patung, matahari, bulan, atau
bintang. 2) Murtad perkataan termasuk mengatakan bahwa Allah adalah lebih dari satu,
menyangkal keberadaan malaikat, menyangkal kenabian Muhammad, memaki Nabi atau nabi
sebelumnya, menyangkal hari terakhir, mengatakan bahwa al-Qur'an tidak dari Tuhan atau tidak
relevan dan berguna untuk kehidupan kontemporer, dan sebagainya.dan 3) murtad keyakinan
(i'tigad) meliputi mempercayai hudis Allah, percaya bahwa Muhammad adalah pembohong,
percaya Ali sebagai Tuhan atau utusan, dan sebagainya. *

Paparan Awdah di atas menunjukkan bahwa katagori murtad luas dan beragam serta
mengalami perkembangan. Perkembangan konsep dan katagori murtad terjadi sejak era Nabi
Muhammad hingga era kontemporer. Perkembangan tersebut dapat dipetakan sebagai berikut:
Pertama, era Nabi Muhammad SAW murtad lebih didasarkan pada katagori aqgidah. Artinya
seseorang dapat dktagorikan murtad jika melanggar atau kelaur dari agidah Islam.

Kedua, era Sahabat katagori murtad tidak hanya pada katagori aqidah, tetapi sudah
berkembang pada komitmen menjalankan syariat Islam (rukun Islam). Artinya seseorang
dikatagorikan murtad jika tidak melaksanakan Syari’at Islam (rukun Islam), seperti tidak
membayar Zakat walaupun masih Islam.

Ketiga, era Imam Mazhab murtad tidak hanya pada katagori agidah dan komitmen
menjalankan Syari’at Islam tetapi sudah berkembang pada perbedaan paham figth Imam
Mazhab. Artinya seseorang dikatagorikan murtad jika tidak sepaham dengan paham figih Imam
Mazhabnya, padahal masih sesama Muslim.

40 Farawahida, dkk, “Faktor dan Cabaran Pertukaran Agama dalam Kalangan Masyarakat Melayu-Islam di
Malasyia”, Jurnal Teknologi, Vol. 59, (July 2012), 41-50.

4 Ibn Waraq, Leaving Islam: Apostates Speak Out (Amerika Serikat: Prometheus Books, 2003), 45

42'Abd al-Qadir Awdah, di-Tashri® al-Jina'i al-Lslani: Mugaranan bi al-Qannn al

Wad'i, Beirut: Dar al-Katib al-"Arabi, tt), 707. Lihat, Ocktoberrinsyah, “Kemurtadan dalam Islam”, Jurnal Asy-
Syir'ah, 148

120
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


https://www.google.co.id/search?safe=strict&sxsrf=ACYBGNTmX5V9GpNpiR-ajsl8pVNXYumJvw:1573944071877&q=prometheus+books&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LUz9U3MEsyy6pQgjDL80wstNQyyq30k_NzclKTSzLz8_TLizJLSlLz4svzi7KLrQpKk3IyizNSixaxChQU5eemlmSklhYrJOXnZxcDAMd1K2RTAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjDtbPK5u_lAhXL4zgGHWGVB94QmxMoATAUegQIDBAV

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Keempat, era kontemporer murtad tidak hanya sebatas katagori agidah dan komitmen
menjalankan syari’at dan perbedaan paham figth Imam Mazhab, tetapi sudah berkembang pada
wilayah sosiologis (perbedaan pemikiran kegamaan dan prilaku tradisi sosial-keislamaan).
Artinya seseorang dikatakan murtad jika pemikiran keislaman dan tradisi sosial-keislaman
berbeda degan mayoritas umat Islam. Untuk memperkut kajian perkembanagn konsep murtad

baca tulisan dibawah ini terkait fenomana murtad dalam lintasan sejarah peradaban Islam.

2. Evolusi Makna Murtad: Dari Konstruksi Teologis Ke Sosiologis

a) Murtad di Era Nabi Muhammad SAW: Konstruksi Theologis

Dapat dipetakan ada beberapa peristiwa murtad di era Nabi Muhammad SAW
diantaranya: Pertama, respon masyarakat Makkah terkait Isra” Mi’raj Nabi Muhammad SAW.
Pada peristiwa ini ada sebagian orang Islam Makkah tidak percaya atas cerita atau peristiwa Isra’
Mi’raj bahkan Nabi dituduh gila, sehingga mereka kembali ke agama lamanya dan keluar Islam.®

Kedua, peristiwa pasca hijrah (emigrasi) kaum Muslim Makkah ke Abbasyiah. Dalam
sejarah lain tercatat murtad di era Nabi Muhamamad SAW. Ada sekitar 12 laki-laki Muslim
termasuk al-Harits ibn Suwaid al-Anshari, Ubaidilah ibn Jahsy dan istrinya Ummu Habibah binti
Abu Sufyan hijrah ke Habasyah, awalnya mereka semua Muslim namun kemudian murtad
memeluk agama Kristen hingga meninggal, tetapi Nabi Muhammad SAW tidak membunuh dan
tidak memerintahkan Sahabat mengejarnya.*

Ketiga, murtad Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah penulis wahyu Al-Qur’an. Abduallah
bin Abi al-Sarh adalah penulis wahyu tetapi kemudian berbalik murtad menjadi musyrik dipihak
Quraisy dengan mengembor-gemborkan bahwa telah memalsukan wahyu ketika Ia menuliskan.
Walaupun demikian Ia tidak dibunuh bersama Ikrimah ibn Abi Jahl, Shafwan bin Umayyah dan
Hindun, mereka diampuni karena ada jaminan dari keluarganya yang Muslim.* Adapun yang
dihukum mati ada 4 orang yaitu Huwairid yang menggangu Zainab putri Nabi sepulang dari
Makkah ke Madinah dan dua orang yang balik musyrik dan budak ibn Khathtal yang sering
menganggu Nabi dengan nyayiannya.*

Keempat, murtad saat fathu Makkah.* Vonis mati terhadap murtad pernah terjadi di
era Nabi Muhammad SAW saat fathu Makkah. Muhammad Ridha menyebutkan ada beberapa
orang yang awal divonis mati oleh Nabi Muhammad SAW dalam peristiwa fathu Makkah
dengan beragam alasan, tetapi sebagian besar mereka meminta maaf dan menyatakan

kelslamanya kembali sehingga dimaafkan tidak jadi dihukum mati.**

43 Ocktobertinsyah, “Kemurtadan dalam Islam”; 159.

# Benny Afwadzi, “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu Telaah Semiotika Komunikasi Hadis”, Jurnal Esensia,
Vol. 16, No. 2 (Oktober 2015), 110.

4 Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, 32

4 Afwadzi, “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu, 468. Baca juga, Sofyan A.P Kau & Zulkarnain Suleman,
“Kiritik Terhadap Epistemologi Fikih Murtad”, 56.

47 Fathu Makkah (pembebasan Mekkah) merupakan peristiwa yang terjadi pada tahun 630 tepatnya pada tanggal
10 Ramadhan 8 H, dimana Nabi Muhammad SAW bersama 10.000 pasukan bergerak dari Madinah menuju
Mekkah dan menguasai keseluruhan Mekkah tanpa pertumpahan darah.
https:/ /id.wikipedia.org/wiki/Pembebasan_Mekkah

4 Muhammad Ridha, Sirah Nabawiyah, terj. Anshori Umar (Bandung: Isyad Baitus Sallam, 2010), 722. Dalam
Afwadzi, “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu”, 110.

121
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Kelima, murtad Suku Ukly dan Uraynah.” Kasus murtad kedua suku tersebut terjadi
pada saat 8 anggota Suku menghadap Nabi Muhammad tahun 6 H pasca perjanjian Hudaybiyah
di Madinah. Saat bersama Nabi Muhammad mereka mengalami ganguan pencernaan, karena
tidak cocok dengan iklim Madinah. Melihat kondisi ini Nabi Muhammad SAW menyuruh untuk
terapi kencing Onta dan terbukti sembuh. Pasca sembuh Nabi Muhammad SAW mengutus
seorang gembala bernama Yasar al-Nabwy untuk menemui kedua suku tersebut, namun utusan
tersebut dibunuh. Mendengar kejadian tersebut Nabi Muhammad SAW menyuruh sekitar 20
pemuda Anshar dipimpin oleh Said bin Zayd al-Ashhaliy berhasil membalas membunuh Suku
tersebut.”’ Kisah ini, menuurt Assagaf menunjukan kedua Suku ini dibunuh bukan karena
murtad tetapi kejahatan pembunuhan.”

Selain itu dalam catatan Rashid Rida dikutip Mogsith disebutkan ada tiga Suku yang
murtad di era Nabi Muhammad SAW: Suku bani Mudlaj di Yaman dipimpin oleh Dhu al-Himar
mengngaku menjadi Nabi. Bani Hanifah pengikut Musailamah bin Habib atau dikenal
Musailamah al-Kazzab. Bani Asad pengikut Tulayhah ibn Khuwaylid.”

Dicatat dalam sejarah Nabi Muhammad SAW pernah menghukum mati murtad
diantara 15 orang. Mercka adalah, Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah, Abdullah bin Khtal,
Ikrimah bin Abu Jahal, al-Huwarits bin Nuqaid, Miqyas bin Shababah, Hubar bin al-Aswad,
Ka’ab bin Zuhair, al-Harits bin Hisyam, Zuhair bin Umayyah, Shawan bin Umayyah, Wahsyi
bin Harb, dua orang penyayi sering mengejek Nabi yaitu Sarah dan Hindun binti Uthbah.”® Dari
ke 15 orang tersebut tidak semua dihukum mati ada yang dimaatkan (ammest). Salah satu dari
meraka ada yang dapat amnesti adalah Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah (w. 57/59 H). Amnesti
yang diberikan kepada Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah diceritakan dalam Sanad al-Nas>a’i
dikarenakan Abdullah Abi al-Sarh berlindung dibelakang Utsman bin ‘Affan, karena mereka
saudara sesusuan dan Utsman bin ‘Affan dekat dengan Nabi Muhammad SAW.>* Dari kasus
Ibn Abi al-Sarh, menurut Assaqaf murtad dapat mendapat ampunan (amnesti) dengan catatan
jika meraka tidak melakukan kejahatan publik.”

Fenomena di atas dapat dipahami bahwa, murtad tidak bisa langsung dihukum atau
dibunuh, tetapi perlu diperhatikan adalah konteks latar belakangnya. Artinya konteks latar sosial
menjadi penentu dari sebuah tindakan hukum murtad. Menurut Allalwani perintah bunuh pada
murtad disebabkan lebih pada faktor mereka memotivasi orang-orang musyrik untuk memusuhi
umat Islam dan menghalang-halangi dakwah Nabi Muhammad SAW di jalan Allah.>

4 Allalwani, Apostasy in Islan, 34-41.

0 Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, Jurnal Ijtibad, 28.

51 Thid., 28.

52 Mogsith, “Tafsir Atas Hukum Murtad Dalam Islam”, Jurnal Abkam, 285. Musailamah al-Kazzab adalah seoarang
yang mengaku Nabi pada zaman Nabi Muhammad SAW melakukan dakwah di Jazirah Arab. Dalam ajaran Islam
masuk Nabi palsu, lahir di Yamamah dan terbunuh pada perang Yamamah dipimpin oleh Khalid bin Walid garis
keturunan Bani Hanifah. Musailamah al Kazzab, https://id.m.wikipedia.org//musailamah-alkazzab, diakses pada
tanggal 10 November 2019.

>3 Ridha, Sirah Nabawiyah, 722.

> Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, Jurnal Ijtibad, 32.

55 Tbid., 33.

>0 Allalwani, Apostasy in Islam, 136.

122
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


https://id.m.wikipedia.org/musailamah

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Selain itu secara garis besar dapat dipahami, bahwa katagori murtad lebih didasarkan
pada persoalan ketidak percayaan iman (aqgidah) kepada Allah dan Kenabian Muhammad SAW.
Serta bentuk murtad sangat jelas dengan berpindah keluar dari agama Islam kembali kepada
keyakinan awal kemusyrikan atau ke agama nenek moyangnya terdahulu (Kristen-Yahudi-
Majusi dll).

b) Murtad Era Sahabat: Konstruksi Syariat/Ibadah

Pasca Nabi Muhammad SAW wafat terjadi gelombang perubahan sosial, politik dan
keagamaan di kalangan masyarakat Islam Arab. Gelombang perubahan tersebut disebabkan
salah satunya ketidaksiapan mereka menerima realitas atas kematian Nabi Muhammad SAW,
karena posisi Nabi Muhammad SAW selama ini menjadi sentral jawaban dari semua aspek
persoalan kehidupan masyarakat Islam di Jazirah Arab.”’ Gelombang perubahan paling
berpengaruh besar adalah perubahan pada aspek keagamaan, salah satunya adalah perubahan
terhadap murtad yang berkembang luas segmennya.

Persoalan murtad era Sahabat Nabi Muhammad SAW yang paling fenomenal ada dua
petistiwa. Pertama, bermunculan orang-orang mengngaku menjadi Nabi palsu. Seperti, Kahinah
di kalangan Suku Tamim di Arabia Utara, Zul Himar di Yaman dan paling besar pengikutnya
adalah Musailimah bin Habib Al-Kazzab di Yamamah.” Pergerakan Nabi palsu menjadikan
situasi kacau dan chaos di masyarakat Arab-Muslim. Para Nabi palsu tersebut mempengaruhi
orang Muslim Madinah untuk murtad dan ikut mereka, sehingga memunculkan gelombang
pembrontakan dan pembangkangan kepada pemerintahan Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq.
Peristiwa ini dikenal dengan periode riddah yaitu masa pergerakan orang-orang murtad dan
puncak dati kekacauan berakhir pada perang Yamamah.”

Kedua, peristiwa pembangkangan dengan tidak bersedia membayar zakat sebagai
kewajiban rukun Islam oleh sebagian masyarakat Islam di Madinah. Keengganan membayar
zakat disebabkan kekikiran dan kelihaian menyimpan harta. Mereka sebagian berpandangan
bahwa membayar zakat sama dengan membayar upeti yang harus diberikan kepada Nabi
Muhammad SAW. Posisi Nabi Muhammad SAW dipahami sebagai seorang pemimpin Suku di
Jazirah Arab. Dimana tradisi kepemimpin sebelumnya, seorang pemimpin Suku di Jazirah Arab
seorang pemimpin berhak mendapat upeti dari rakyatnya.® Sehingga, mereka beranggapan
pasca kematian Nabi Muhammad SAW yang dianggap sebagai pemimpin Suku, maka tidak ada

57 Pasca kematian Nabi Muhammad SAW situasi dan kondisi umat Islam di Jazirah Arab mengalami kegoncangan
politik dan keagamaan. Lebih jelas baca, Muhammad Husein Haykal, S¢jarah Hidup Mubammad, terj. Ali Audah.
(Bogor: Litera Antar Nusa, 1990), 56

>$Allalwani, Apostasy in Islan, 145-164.

% Ekspedisi Yamamah adalah perang di zaman Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq dipimpin oleh Khalid bin Walid
untuk memerangi Musailimah bin Habib Al-Kazzab pemimpin Suku Banu Hanifah yang mengaku Nabi dan
melakukan pembangkangan terhadap pemerintahan sah Abu Bakar Ash-Shiddiq di Madinah. Peperangan ini
diperkuat dari pasukan Ansar dipimpin oleh Sahabat Sabit bin Qias dan pasukan Muhajirin dipimpin oleh Sahabat
al-Bara’bin Malik. Dalam peperangan ini bayak Sahabat Nabi dan pihak Banu Hanifah yang gugur termasuk
Musailimah Al Kazzab. Allalwani, Apostasy in Islan, 145-164.

60 Tradisi pembayaran upeti kepada kepala Suku lemah kepada Suku kuat sudah lama terjadi sebelum Islam lahir di
Jazirah Arab. Baca, Hasan Shobirin, “Mengenal Masyarakat Padang Pasir, Sejarah Kaum Badui Arab”,
http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/ diakses tanggal 10 November 2019.

123
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

kewajiban membayar upeti atau zakat dan bebas membayar kepada siapa yang dikehendaki.
Praktek ini banyak dilakukan oleh Kabilah yang dekat dengan Madinah terutama Kabilah Abs
dan Zubyan."

Menyikapi praktek pembangkangan tersebut, Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq
menganggap mereka sudah murtad, karena tidak patuh terhadap kewajiban membayar zakat
sebagai bagian dari komitmen melaksanakan rukun Islam, schingga mereka layak untuk
diperangi. Menurut Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq alasan memerangi mereka, karena tidak
ada pemisahan kewajiban zakat dan sholat. “Demi Allah barang siapa memisahkan kewajiban
zakat dengan sholat, maka saya perangi”.** Keputusan Abu Bakar Ash-Shiddiq tersebut
ditentang oleh Sahabat Umar bin Khattab, karena tidak sepakat dengan cara-cara kekerasan yang
dikhawatirkan dapat membahayakan pesatuan umat Muslim. Walaupun begitu Umar bin
Khattab tetap mendukung keputusan Abu Bakar Ash-Shiddiq dengan mengatakan “Demi Allah,
tiada lain yang harus aku katakan semoga Allah melapangkan dada Abu Bakar Ash-Shiddiq
dalam berperang dan aku tahu dia benar”.”> Murtad yang tetjadi di zaman Sahabat Abu Bakar
Ash-Shiddiq lebih dikenal dengan perang riddah.**

Sejarah lain disebutkan ada tujuh kelompok orang murtad pada era pemerintahan Abu
Bakar Ash-Shiddiq. Ketujuh kelompok tersebut adalah kelompok Fazarah pengikut Uyaynah
ibn Hashin. Kelompok Ghatafan pengikut Qurrah ibn Salamah al-Qushayri. Kelompok Bani
Salim pengikut al-Faja’ah ibn Abd Yalay. Kelompok Bani Yarbu pengikut Malik ibn Nuwayrah.
Kelompok Bani Tamim pengikut Sajjah binti al-Mundhir mengaku menjadi Nabi. Kelompok
Kanidah pengikut al-Ash’ath ibn Qays. Kelompok Bani Bakr ibn Wa’il di Bahrain penigikut al-
Hatam ibn Zayd. Sementara di era Khalifah Umar bin Khattab ada satu kelompok yaitu Ghassan
pengikut Jibillah ibn al-Ayham yang kembali menganut Nasrani dan pindah ke Syam sampai
mati dalam keadaan murtad.”

Fenomena di atas dapat dipahami eksekusi terhadap murtad lebih pada persoalan
menjaga stabilitas politik daripada persoalan keyakinan (agidah). Salah satu dampak dari
instabilitas politik pada saat itu adalah adanya sekelompok umat Islam melakukan
pembangkangan tidak bersedia membayar zakat. Sehingga, kelompok umat Islam ini diperangi
oleh Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq karena sudah dianggap murtad, padahal mereka masih
beriman dan beragama Islam.

Fenomena tersebut menunjukkan, bahwa katagorisasi murtad mengalami
perkembangan. Pada era Nabi Muhammad katagori murtad lebih didasarkan pada pelanggaran
keyakinan (aqidah), namun zaman Sahabat katagori murtad berkembang masuk pada wilayah
praktek syari’at Islam (rukun Islam) dengan komitmen membayar zakat. Selain itu, bentuk

murtad mulai kabur karena secara formal mereka masih memeluk Islam. Sehingga, fakta ini

o1 Allalwani, Apostasy in Islam, 88.

02 Ibid., 89.

03 Ibid., 89.

4 Perang riddah di zaman Khalifah Abu Bakar sempat menggoyahkan sendi pemerintahan Islam dan perpecahan
di kalangan umat Islam di Madinah. Lebih jelas sejarah perang riddah, baca: Muhammad Husain Haekal, Ab» Bakr
as-Siddiq: Sebuab Biografi, tetj. Ali Audah, cet. 12 (Jakarta: Pustaka Litera Antarnusa, 2012), 98-106.

%5 Benny Afwadzi, “Hadis Man Baddalah Dinahu Faqtuluhu, 118.

124
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

menunjukkan persoalan murtad bukan sesuatu final tetapi mengalami dinamisasi sesuai dengan

konteks sosial-politik yang melatarinya.

c) Murtad Era Kontemporer: Kontrsuksi Sosiologis

Murtad era kontemporer ramai menjadi pendiskusian di kalangan para pemikir Islam.
Terutama dengan maraknya labelisasi murtad dan aksi hukum mati murtad yan terjadi di dunia
Muslim internasional. Ada beberapa persoalan murtad era kontemporer yang menjadi perhatian
masyarakat Internasional. Terutama menimpa kepada para pemikir Islam yang dianggap
berbeda pemikiran dengan pemikiran mayoritas masyarakat Islam.

Seperti kasus yang menimpa pemikir Islam Ali Abdur Raziq, Nashr Hamid Abu Zyad,
Ulil Abshar Abdhalla dan lain-lain. Raziq adalah salah satu pemikir progresif Islam kontemporer
yang dianggap sudah keluar pakem dari pemikiran mayoritas masyarakat Islam, sehingga
dianggap sudah murtad maka halal darahnya untuk ditumpahkan (dibunuh).®

Ide progresif Raziq adalah tentang penghapusan sistem Khilafah Islamiyah dalam
sistem politik Islam. Pemikiran tersebut mengundang reaksi dan polemik berkepanjangan di
kalangan ‘Ulama di dunia Islam, terutama ‘Ulama Mesir. Lewat buku a/-Islam wa Ushul al-Hukmi
Ia mengemukakan pemikiran dan argumentasinya antara lain: pertama, al-Qur’an dan hadis tidak
mengatur tentang sistem Khilafah. Kedua, agama Islam tidak mengenal lembaga semacam itu
(Khilafah), atau paling minimal tidak melarang dan tidak memerintahkannya. Semua itu
diserahkan kepada manusia untuk mempertimbangkannya. Manusia bebas memilih landasan
dan sistem apapun sesuai dengan kondisi dan situasi masyarakatnya masing-masing.”’

Gagasan di atas berdampak terjadi pro-kontra di kalangan masyarakat Muslim. Bagi
pendukungnya, Raziq adalah seorang mujtahid brilian, tokoh demokrasi, dan pahlawan bangsa
Mesir. Disebut pahlawan bangsa Mesir, karena ide-ide tersebut menentang keinginan Inggris
yang menancapkan politik Kolonialisme di Mesir dengan bingkai “Kekhilafahan”. Adapun bagi
penentang, Raziq dipandang keliru memandang Islam yang tidak hanya menguasai soal ukhrawi
saja melainkan juga aspek duniawi (pemerintahan). Raziq, meski alumnus Universitas Al-Azhar,
berbeda pandangan dengan ‘Ulama Al-Azhar lainnya, sangat boleh jadi dipengaruhi oleh
pengalaman studi dan pergaulannya dengan para ilmuwan Barat di Eropa.®®

Selain kasus di atas, persoalan murtad ramai di era kontemporer adalah murtadnya para
pemikir Islam Timur Tengah secara bersamaan. Fenomena tersebut terpotret jelas dalam buku
Leaving Islam: Apostates Speak Out diedit oleh Ibnu Warraq seorang “pensiunan Islam” kelahiran
Rajkot, India. Dalam buku yang sangat provokatif ini sejumlah eks-Muslim bersuara keras
memberi kesaksian tentang kebobrokan perilaku kelompok Muslim radikal diberbagai negara
berbasis Islam seperti Pakistan, Bangladesh, Iran, Afganistan, Arab Saudi dan lain-lain.”’

% Asep Ramdan Hidayat, “Islam dan Negara Pemikiran Ali Abd. Ar-Raziq”, Jurnal Mimbar, Vol. XIX, No. 2, (April
- Juni 2003), 159.

67 Ali Abd al-Raziq, “Islam wa Ushul al-hukum babtsn fi al-Khilafah wa al-buknkmab fi al-Islam”, (Mistiyah Cairo:
Maktabah, 1925).

8 Asep  Ramdan,  “Hidayat, ~ “Islam  dan  Negara  Pemikiran Ali ~ Abdur  Raziq, 159.
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/100, diakses tanggal 10 November 2019

9 Ibnu Waraq, Leaving Islam: Apostates Speak Out, (Amerika Serikat: Prometheus Books, 2003)

125
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/100

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Para penulis buku ini sebelumnya merupakan para sarjana-aktivis Muslim yang taat-
saleh sampai akhirnya mereka menyaksikan momen-momen mengerikan dalam hidup mereka
hingga akhirnya mereka menyatakan “good bye” pada Islam. Kini mereka memilih menjadi
Kristen, agnostik, atheis, humanis, sekularis, free thinker dan lain-lain. Setelah mendeklarasikan diri
keluar dari Islam, mereka kemudian pada umumnya memilih tinggal di Barat untuk
mendapatkan suaka politik. Itulah yang dialami Ibnu Warraq, Ali Sina, Anwar Shaikh, Faisal
Muhammad, Sheraz Malik, Samia Labidi, Abul Kasem, dan masih banyak lagi. Semula mereka
adalah para pemeluk Islam saleh yang kemudian memilih keluar dari agama ini setelah mereka
mengalami dan menyaksikan peristiwa tragis dalam sejarah hidup mereka.”

Tlustrasi di atas memberi pelajaran berharga buat umat Islam, khususnya kelompok
Muslim militan-konservatif yang selama ini getol “berdakwah” dengan cara-cara kekerasan.
Menurut Sumanto al-Qurthuby, perilaku brutal dan aksi-aksi kekerasan yang mereka lakukan
tidak hanya menyebabkan simpati publik terhadap kaum Muslim merosot, atau melorotnya
tingkat kepercayaan publik terhadap Islam sebagai agama damai, toleran-pluralis, dan “rabmatan
Uil alamain”, tetapi lebih dari itu tindakan konyol kaum radikal agama ini telah menyebabkan
murtad sebagian umat Islam itu sendiri. Ke depan, kaum Muslim harus menebarkan Islam
dengan cara-cara santun dan “civil” bukan dengan tindakan kasar dan “uncivil” yang justru
merugikan Islam itu sendiri.”

Wacana murtad juga saat ini ramai jadi diskursus pemikiran Islam di Indonesia. Seperti
kasus pembunuhan terhadap orang bernama Suparno yang dianggap murtad oleh tiga orang
yaitu, Amir Mahmud, Sony Sudarsono dan Agus Suprapto pada tanggal 12 Desember 2012 di
desa Mayong Kidul, Mayong Jepara Jawa Tengah. Kasus tersebut bermula Suparno dianggap
melakukan penodaan agama dengan melecehkan al-Qur'an, Allah SWT, Nabi Muhammad dan
syari’at Islam. Sehingga bagi ketiganya Suparno dianggap telah murtad dan melecehkan Islam
sehingga layak dibunuh berlandaskan syari’at Islam (hadis).”

Selain itu kasus kontroversial Abdul Aziz penulis disertasi “Konsep Milk al-Y amin
Muhammad Syahrur sebagai Keabsahan Hubungan Seksual Non-Marital”. Dalam kajian
tersebut penulis mengatakan bahwa halal hubungan sex dengan milk al-yamin (budak wanita) di
luar nikah. Pendapat ini oleh sebagian orang dianggap sudah keluar dari Islam (murtad).
Menurut Nursalim, yang menghalalkan zina, dia bukan saja berdosa tetapi telah murtad dengan
mengkutip pendapat Sayyid Sabiq dalam Fighus Sunnah, ‘Ulama Mesir itu menyebut delapan
perkara yang menyebabkan seseorang telah murtad salah satunya adalah menghalalkan sesuatu

yang oleh ijmak kaum muslimin diharamkan, contohnya adalah menghalalkan zina.”

70 Tbid., 67

71 Sumanto Al Qurtuby, “Apostasy dan Radikalisme Agama”, http://elsaonline.com/ Feb 13, 2016/ artikel, diakses
tanggal 12 November 2019.

72 Omega Suparno adalah jebolan pesantren Kudus yang sempat kuliah di IAIN Yogyakarta ini pindah kuliah ke
Sekolah Tinggi Theologia Baptis Indonesia (STBI) Semarang untuk mengejar obsesi menjadi pendeta. Lebih lanjut
baca, “Allahu Akbarlll Tro Mujahid Jepara Eksekusi Murtadin Penghujat Islam”, https://www.voa-
islam.com/read/indonesiana/2013/06/25/25451/ /; diakses tanggal 16 Mei 2018.

Muh. Nursalim, “Menghalalkan Zina itu Murtad”, https://www.konfrontasi.com/content/khazanah//4 Sep
2019, diakses tanggal 10 November 2019.

126
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


http://elsaonline.com/
https://www.konfrontasi.com/content/khazanah

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

Selain itu, kasus labelisasi murtad kepada Zuhairi Misrawi oleh wakil Amir Majelis
Mujahidin (MM) Muhammad Abu Jibril. Label murtad terhadap Misrawi bermula dari
statemennya di twiter “Kaum Islamis di negeri ini patut bersyukur, karena kita tidak akan
membunuh mereka, di Mesir mereka dibunuh dan dinistakan #Bhineka Tunggal Tka#”.
Menurut Abu Jibril, ucapan tersebut sudah mengandung kekufuran sekaligus menampilkan
permusuhan dengan Islam paling tinggi di atas melebihi Yahudi, Syiah. Baginya Misrawi telah
kafir dan batal syahadatnya, maka Abu Jibril menyitir hadis “man baddala dinabu fagtulubu’” sebagai
hukuman baginya.”

Potret di atas menunjukkan katagori murtad era kontemporer mengalami
perkembangan konsep. Menurut Mogsith paling tidak ada tiga katagori yang dijadikan
kencenderungan landasan menentukan murtad era kontemporer. Pertama, pernyataan langsung
dari yang bersangkutan keluar dari Islam dan memilih agama lain atau tidak memilih agama lain
dengan beragam alasan. Kedua, dengan dikeluarkan dari Islam tetapi masih memeluk Islam,
seperti kasus Nashr Hamid Abu Zayd (Mesir) dan Ulil Abshar Abdalla (Indonesia). Kedua orang
ini tidak pernah menyatakan keluar Islam, tetapi orang lain yang menyebutkan mereka keluar
dari Islam. Bedanya kalau Nasr Hamid Abu Zayd dikeluarkan atas putusan Pengadilan, kalau
Ulil Abshar Abdhlla dikeluarkan dari Islam oleh Athian Ali dari Bandung. Ketiga, satu kelompok
Islam dikeluarkan dari Islam oleh kelompok lain, seperti kasus Ahmadiyah, Syi’ah difatwa sesat
dan menyesatkan bahkan sudah dianngap keluar Islam oleh Majelis ‘Ulama Islam (MUI) pada
tahun 2005.”

Menyimak fenomena murtad yang terjadi pada lintasan sejarah peradaban Islam, mulai
era Nabi Muhammad SAW hingga era kontemporer didapatkan beberapa pemaknaan: Pertama,
sejak era Nabi Muhammad SAW hingga sekarang terus terjadi perebutan otoritas kebenaran
pemahaman terhadap al-Quran dan hadis terhadap sumber normatif murtad. Kedua, karena
terjadi perebutan otoritas sumber normatif murtad, maka sangat mungkin terjadi perebutan
kepentingan dengan beragam motif, sehingga perlakuan terhadap status hukum murtad sangat
fleksibel tergantung motif kepentingannya. Ketiga, dari latar tersebut tentu diperlukan kajian
lebih mendalam dan tidak gegabah terkat penyikapan terhadap murtad di masyarakat.

Analisis Kajian

Perubahan epistemologis terhadap konsep murtad dalam pemikiran Islam
mencerminkan transformasi paradigma pengetahuan keagamaan dalam lintasan sejarah. Analisis
ini dibagi menjadi tiga periode utama: klasik, modern awal, dan kontemporer.

Periode Klasik di dominasi teologi dan figh normatif. Dalam literatur klasik, murtad

dipahami sebagai pengingkaran terhadap keimanan dan sebagai bentuk pemberontakan

7 AZ. Muttagin  “Zuhairi  Misrawi Mendeklarasikan  Dirinya Musuh  Islam  Nomer Wahid”,
https:/ /www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhaiti-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/,
diakses tanggal 20 Mei 2018.

7> Abdul Mogsith Ghazali,” Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, dalam, www.islamlib.com, diakses tanggal 20
Mei 2018. Fatwa kesesatan Syiah termaktub dalam Keputusan Fatwa Majelis ‘Ulama Indonesia Propinsi Jawa
Timur, No. Kep.01/SKF-MUI/JTM/1/2012 Tentang Kesesatan Ajaran Syi’ah. Baca, MUI Jatim, Fatwa dan
Keputusan MUI Tentang Ajaran Syi’ah, (Surabaya: MUI Jatim, 2012), 35.

127
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/
http://www.islamlib.com/

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

terhadap otoritas komunitas Muslim. Konsep ini mengakar dalam peristiwa politik awal Islam,
seperti Perang Riddah, yang mengaburkan batas antara pengingkaran teologis dan
pembangkangan politik®. Mayoritas ulama figh klasik, seperti al-Shafi’i dan Malik, merujuk pada
hadis “Barang siapa yang mengganti agamanya, maka bunuhlah dia” (HR. al-Bukhari) sebagai
dasar hukum pidana terhadap murtad. 7’ Dalam konteks ini, epistemologi murtad didasarkan
pada pendekatan tekstual dan normatif yang menekankan stabilitas sosial-politik sebagai bagian
dari menjaga agama (b3 al-din).

Periode modern awal munculnya kesadaran kontekstual. Dengan masuknya
modernitas dan kolonialisme, muncul kesadaran baru akan pentingnya menyesuaikan hukum
Islam dengan realitas sosial. Tokoh reformis seperti Muhammad Abduh dan Rashid Rida
menekankan pentingnya ijtthad dan reinterpretasi nash secara kontekstual.”® Mereka mulai
memisahkan antara murtad sebagai pilihan teologis individu dan riddah sebagai tindakan politik.
Dalam tahap ini, pendekatan terhadap murtad mulai bergerak dari legalisme dogmatis menuju
rekonstruksi normatif berdasarkan rasionalitas dan etika publik.

Periode kontemporer, pendekatan sosiologis dan Hak Asasi Manusia. Dalam
pemikiran Islam kontemporer, sejumlah sarjana menawarkan pendekatan baru yang berbasis
pada kebebasan beragama dan hak individu. Abdullah Saeed,” menegaskan bahwa tidak ada
paksaan dalam agama (la ikraha f1 al-din) harus dipahami sebagai prinsip etis yang fundamental,
bukan sekadar retorika. Nasr Abu Zayd," mengkritik pendekatan skripturalistik yang menolak
kontekstualisasi teks, dan menegaskan bahwa teks Al-Qur’an bersifat terbuka terhadap
interpretasi sosial. Fazlur Rahman,” juga mendorong pendekatan double movement—yakni
membaca teks dalam konteks historis, lalu mengangkat nilai-nilainya ke dalam realitas
kontemporer. Dalam perspektif ini, murtad tidak lagi dipandang sebagai kriminal, melainkan
sebagai bagian dari dinamika iman yang manusiawi dan kompleks.

Implikasi Epistemologis

Perubahan makna murtad menunjukkan bahwa epistemologi Islam bersifat evolutif dan
kontekstual. Seperti ditegaskan oleh Arkoun (1994), dominasi nalar dogmatis dalam Islam klasik
perlu digantikan dengan pendekatan historis-kritis agar ajaran Islam tetap relevan dalam
masyarakat plural. Pemaknaan ulang ini juga menunjukkan keterbukaan Islam terhadap prinsip-

prinsip hak asasi manusia dan kebebasan beragama sebagai nilai yang sejalan dengan maqasid

al-shari ah.

Kesimpulan

Studi ini menunjukkan bahwa konsep murtad dalam Islam bukanlah entitas yang tunggal

76 Saeed, A., & Saced, H. Freedom of Religion, Apostasy and Islam. (Ashgate, 2004)

77 Kamali, M. H. Shari'ah Law: An Introduction. (Oneworld Publications. 2009)

78 Hourani, A. Arabic Thought in the Liberal Age: 1798—1939. (Cambridge University Press. 1983)

79 Saeed, A. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. (Routledge. 2000)

80 Abu Zayd, N. H. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. (Amsterdam University Press.
2000)

81 Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. (University of Chicago Press.
1982)

128
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

dan statis, melainkan mengalami evolusi epistemologis yang kompleks seiring perubahan
konteks sejarah, sosial, dan intelektual umat Islam. Pada masa klasik, murtad dipahami secara
teologis dan legalistik sebagai ancaman terhadap stabilitas iman dan komunitas, yang kemudian
diformulasikan dalam hukum pidana Islam oleh para fuqaha. Namun, seiring masuknya
modernitas, muncul pendekatan yang lebih kontekstual dan rasional yang mempertimbangkan
dinamika sosial-politik serta prinsip-prinsip keadilan.

Dalam pemikiran kontemporer, pemahaman terhadap murtad mengalami pergeseran
fundamental. Ia tidak lagi dilihat semata sebagai pelanggaran hukum agama, tetapi sebagai
ckspresi identitas dan kebebasan individu yang dijamin secara etis dan normatif oleh prinsip
maqasid al-shati'ah dan nilai-nilai universal hak asasi manusia. Pendekatan sosiologis dan
hermeneutik-kritis menawarkan cara baru dalam memahami doktrin agama, yang lebih inklusif,
humanistik, dan relevan dengan tantangan zaman.

Dengan demikian, evolusi epistemologi murtad menegaskan perlunya pembacaan ulang
terhadap warisan keislaman, agar ajaran Islam tetap hidup sebagai etika spiritual yang

mendukung keadilan, kebebasan, dan penghargaan terhadap martabat manusia.

Referensi

Arkoun, M. 1994. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Westview
Press.

Abu Zayd, N. H. 2006. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis.
Amsterdam University Press.

Al-Ifriki, Ibnu Mandzur. 1990. Lisan A/-‘Arab, Juz 111. Beirut: Dar Al-Fikr.

Ali, Attabik & A.Zuhdi Muhdlor. 1989. Kanus Kontemporer Arab Indonesia. Y ogyakarta: Multi
Karya Grafika.

Al-Kasani, Abu Bakar bin Mas'ud. 1910. Bada'i 'As-Sana'i> FI tartib abu-Shara'i". Kairo:
Matba'ah al-Jamaliyah, VII.

Awdah, 'Abd al-Qadir. Tashri™ al-Jina' al-Islami: Mugaranan bi al-Qanun al Wad'i. Beirut: Dar al-
Katib al-"Arabi, tt

Afwadzi, Benny. 2015. “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu Telaah Semiotika Komunikasi
Hadis”, Jurnal Esensia, Vol. 16, No. 2, 110.

Assagaf, Ja‘far. 2015. Kontekstualisasi Hukum Murtad dalam Perspektif Sejarah Sosial Hadis”,
JURNAL I[TIHAD, Vol. 14, No. 1, 22.

Al-Raziq, Ali Abd. 1925 “Islam wa Ushul al-hukum babtsn fi al-Khilafah wa al-hukukmab fi al-Isiam’”.
Misriyah Cairo: Maktabah.

Al-Qurtuby, Sumanto. 2019. “Apostasy dan Radikalisme Agama”, http://elsaonline.com/ Feb
13,2016/

al-Zuhaili, Wahbah. _A~LFigh al-Isiam Wa Adillatub, Jilid VII, Damaskus: Dar al-Fikr al-
Arabi.t.th.

Al-Juzayri, ‘Abd al-Rahman. 2000. a/-Figh ‘ala al-Madhahib al-Arba’ah. al-Qahirah: al Maktab al-
Thagqafi, Juz IV.

Al-Ansari, Zakariyah. Fath al-Wabhab, Juz 11, (Bairut: Dar al-Fikr, t.th.

Allalwani, Taha Jabir. 2011. Apostasy in Islam: A Historical and Scriptural Analysis. London: The
Internatinal Institute of Islamic Thought

Allalwani, Taha Jabir. 2005. La lkraha fi -Din. Terj. Fuad Muhlis. Jakarta: Srigunting

129
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


http://elsaonline.com/

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran
Islam

A.Z. Muttaqin “Zuhairi Misrawi Mendeklarasikan Dirinya Musuh Islam Nomer Wahid ”,
https:/ /www.arrahmah.com/2013/08/03/ zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-
musuh-islam-nomer-wahid/, diakses tanggal 20 Mei 2018

Abdul Mogsith Ghazali,” Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, dalam, www.islamlib.com,
diakses tanggal 20 Mei 2018.

Asep Ramdan, “Hidayat, “Islam dan Negara Pemikiran Ali Abdur Raziq, 159.
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article /view/100

diakses tanggal 10

>]

November 2019

Allahu Akbat!!ll Trio Mujahid Jepara Eksekusi Murtadin Penghujat Islam”, https://www.voa-
islam.com/read/indonesiana/2013/06/25/25451/ /; diakses tanggal 16 Mei 2018.

Eriyanto. 2011. Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media. Y ogyakarta: LKiS

Fairclough, Norman. 2003 Language and Power: Relasi Bahasa, Kekuasaan dan Ideologi. Malang:
Boyan Publishing.

Farawahida, dkk. 2012. “Faktor dan Cabaran Pertukaran Agama dalam Kalangan Masyarakat
Melayu-Islam di Malasyia”, Jurnal Teknologi, Vol. 59, 41-50.

Faris, Ahmad. 1991. Mu jam Magayis al-Lugah. Jilid 1-VI1. Beirut: Dar al-Jayl.

Fatwa kesesatan Syiah termaktub dalam Keputusan Fatwa Majelis ‘Ulama Indonesia Propinsi
Jawa Timur, No. Kep.01/SKF-MUI/JTM/1/2012 Tentang Kesesatan Ajaran Syi’ah.

Ghazali, Abd. Mogsith. 2018. Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, www.islamlib.com.

Hacekal, Muhammad Husain. 2012. Abu Bakr as-Siddig: Sebuah Biografs, terj. Ali Audah, cet. 12.
Jakarta: Pustaka Litera Antarnusa.

Hidayat, Asep Ramdan. 2003. “Islam dan Negara Pemikiran Ali Abd. Ar-Raziq”, Jurnal
Mimbar, Vol. XIX, No. 2, 159.

Hourani, A. 1983. Arabic Thought in the Liberal Age: 1798—1939. Cambridge University
Press.

Hornby, A.S & AP Cowie, AC. Gimson. 1974. Oxford Advanced 1 _earner’s Dictinary of Current
English. Oxford: Oxford University Press.

Hasan Shobirin, “Mengenal Masyarakat Padang Pasir, Sejarah Kaum Badui Arab”,
http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/ diakses tanggal 10
November 2019.

Kamali, M. H. 2009. Shari'ah Law: An Introduction. Onewotld Publications.

Munawwir, Ahmad Warson. 1997. Kamus Arab Indonesia “Al Munawwir”. Surabaya: Pustaka
Progresif.

MUI Jatim, Fatwa dan Keputusan MUI Tentang Ajaran Syi'ah, (Surabaya: MUI Jatim, 2012), 35.

Muh. Nursalim, “Menghalalkan Zina itu Murtad”,
https://www.konfrontasi.com/content/khazanah //4 Sep 2019, diakses tanggal 10
November 2019

Nasif, Hafniy, dkk. t.th. Qawa’id al-Lugah al-‘Arabiyyah. Surabaya: al-Hikmah, t.th.

Ocktoberrinsyah. 2014. “Kemurtadan dalam Islam: Perspektif Sejarah dan Hukum?”, Jurnal
Asy-Syir'ah, Vol. 49, No. 1, 147.

Rusyd, Ibn. t.th. Bidayatul al Mujtabid. Beriut: Darul Fikr.

Ridha, Muhammad. 2010. Sirah Nabawiyah, tetj. Anshori Umar. Bandung: Isyad Baitus Sallam.

Rahman, Fazlur. 1982. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition.
University of Chicago Press.

Rudolph Peters, and Gert J.J. De Vries, “Apostasy in Islam. Die Welt Des Islams”.
http:/ /www.jstot.org/stable/1570336, diakses tanggal 14 Juli 2018.

Saeed, A. 20006. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. Routledge.

Saeed, A., & Saced, H. 2004. Freedom of Religion, Apostasy and Islam. Ashgate.

130
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/
https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/
http://www.islamlib.com/
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/100
http://www.islamlib.com/
http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/
https://www.konfrontasi.com/content/khazanah
http://www.jstor.org/stable/1570336

Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran

Islam

Sofyan AP. Kau & Zulkarnain Sulaeman. 2016. “Kiritik Terhadap Epistemologi Fikih
Murtad”, Jurnal Abkam, Vol. XVI, No. 1, 51.

Sabiq, Sayyid. 1983. Figih al-Sunnah, Jilid 111. Beriut: Dar al-Fikr.

Tim Penyusun. 1999. “Ridda”, Ensiklopedi Hukum Islam. Jilid 3. Jakarta: PT Ichtiar Baru Van
Hoeve.

Umar, Nasaruddin. Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’'an. Jakarta: PT Elex Media Komputindo
Kompas Gramedia, 2014.

Waraq, Ibn. 2003. Leaving Islam: Apostates Speak Out. Amerika Serikat: Prometheus Books.

Yusuf, S. Maryam. 2007. Konversi Agama Etnis Cina. Y oyakarta: Nadi Pustaka.

131
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025


https://www.google.co.id/search?safe=strict&sxsrf=ACYBGNTmX5V9GpNpiR-ajsl8pVNXYumJvw:1573944071877&q=prometheus+books&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LUz9U3MEsyy6pQgjDL80wstNQyyq30k_NzclKTSzLz8_TLizJLSlLz4svzi7KLrQpKk3IyizNSixaxChQU5eemlmSklhYrJOXnZxcDAMd1K2RTAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjDtbPK5u_lAhXL4zgGHWGVB94QmxMoATAUegQIDBAV

	Abstract

