
 
 

 

 

Evolusi Epistemologi Murtad:  

Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah 

Pemikiran Islam 

 

Sholihul Huda* 

(Prodi Studi Islam Pascasarjana Universitas Muhammadiyah Surabaya, Indonesia) 

sholihulhuda@um-surabaya.ac.id 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                          This is an open access article under CC BY-SA 4.0 license.  
            Copyright © 2024 by Author. Published by UMSurabaya 

   Available online at: https://journal.um-surabaya.ac.id/Ah/issue/archive 
 

Al-Hikmah: Journal of Religions Studies 

Vol. 11 Issue 2, 2025 pp. 112–131 E-ISSN: 2407-9146 

DOI: https://doi.org/ 10.30651/ah.v11i2.26459 
 

Abstract 

The concept of murtad (apostasy) in Islam has undergone a significant 
epistemological transformation throughout the course of Islamic 
intellectual history. Initially framed within a theological-doctrinal 
paradigm, apostasy was understood as an act of disbelief and betrayal of 
the Muslim community (ummah), often met with severe punitive 
responses grounded in classical jurisprudence. Over time, however, 
particularly in modern and contemporary contexts, this understanding has 
shifted toward a more sociological perspective. Apostasy is now 
increasingly interpreted through lenses of individual autonomy, identity 
transformation, and the interplay between religious authority and state 
power. This study traces the epistemological evolution of apostasy, from 
classical fiqh and kalam discourses to modern critical and humanistic 
interpretations. Utilizing a historical-hermeneutic approach combined 
with discourse analysis, the paper argues that the concept of murtad is not 
epistemologically static but contextually dynamic, shaped by the 
sociopolitical and cultural shifts within Muslim societies across different 
historical periods. 
 

Article History 
Received: 12-08-2025 
Reviced: 20-09-2025 
Accepted: 06-10-2025 

Keywords: 
Apostasy, Murtad, 
Islamic Thought, 
Epistemology, 
Sociology of 
Religion, Theologi, 
Hermeneutics 

mailto:sholihulhuda@um-surabaya.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journal.um-surabaya.ac.id/
https://journal.um-surabaya.ac.id/Ah/issue/archive
doi:%20https://doi.org/%2010.30651/ah.v11i2.26459
doi:%20https://doi.org/%2010.30651/ah.v11i2.26459


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

113 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Abstrak 

Konsep murtad (kemurtadan) dalam Islam mengalami evolusi epistemologis yang signifikan 

seiring dengan perkembangan sejarah dan dinamika sosial umat Muslim. Pada fase awal Islam, 

makna murtad bersifat teologis-doktrinal, dikaitkan erat dengan pembelotan terhadap iman dan 

komunitas Muslim, yang berdampak pada legitimasi hukuman berat termasuk hukuman mati. 

Namun, seiring perjalanan sejarah, pemaknaan ini mengalami pergeseran, terutama dalam 

konteks pemikiran Islam modern dan kontemporer. Murtad mulai dipahami secara lebih 

sosiologis sebagai fenomena sosial yang dipengaruhi oleh perubahan identitas, kebebasan 

individu, serta dinamika relasi kekuasaan dan negara. Artikel ini menelusuri lintasan perubahan 

epistemologis tersebut, mulai dari formulasi klasik ulama fiqh, perdebatan kalam, hingga 

pendekatan humanistik dan kritis dalam diskursus Islam modern. Dengan menggunakan 

pendekatan historis-hermeneutik dan analisis wacana, studi ini menyoroti bagaimana makna 

murtad tidak bersifat statis, melainkan reflektif terhadap perubahan sosial, politik, dan budaya 

umat Islam dari masa ke masa. 

 

Kata kunci: Murtad, Pemikiran Islam, Epistemologi, Sosiologi Agama, Teologi, Hermenuetika 

 

 

A. Pendahuluan  

Dalam sejarah pemikiran Islam, konsep murtad (apostasy) telah menjadi salah satu isu 

teologis dan hukum yang paling kontroversial dan penuh perdebatan. Sejak masa klasik, 

kemurtadan diposisikan sebagai pelanggaran serius terhadap ajaran Islam, tidak hanya sebagai 

persoalan keyakinan pribadi, tetapi juga sebagai ancaman terhadap stabilitas komunitas Muslim 

(ummah).  

Posisi murtad tidak hanya dianggap sebagai pengingkaran terhadap keyakinan agama, 

tetapi juga sebagai ancaman terhadap kohesi sosial dan politik umat Islam. Posisi ini tercermin 

dalam formulasi hukum fiqh yang menetapkan hukuman berat terhadap pelaku murtad, bahkan 

sampai pada hukuman mati, sebagaimana didasarkan pada hadis-hadis tertentu dan interpretasi 

normatif ulama klasik. Oleh karena itu, banyak ulama fiqh menetapkan hukuman berat, 

termasuk hukuman mati, terhadap pelaku murtad, dengan merujuk pada hadis Nabi seperti 

“Barang siapa mengganti agamanya, maka bunuhlah dia” (HR. al-Bukhari).1 

Namun, seiring dengan perkembangan zaman dan perubahan struktur sosial-politik 

masyarakat Muslim, muncul desakan untuk mereinterpretasi makna murtad dalam kerangka 

yang lebih kontekstual dan humanistik. Pendekatan normatif ini mulai dikritisi seiring dengan 

munculnya kesadaran modern tentang hak asasi manusia dan kebebasan beragama. Dalam 

konteks negara-bangsa modern yang pluralistik, banyak pemikir Muslim mempertanyakan 

relevansi penerapan hukuman murtad dalam bentuk klasik. Seperti pemikir Islam kontemporer, 

Fazlur Rahman, menekankan pentingnya pembacaan kontekstual terhadap teks-teks keagamaan 

dan menolak penerapan hukum secara literal tanpa mempertimbangkan nilai-nilai etis universal.2 

                                                             
1  M. H. Kamali. Shari'ah Law: An Introduction. (Oneworld Publications.2009). 
2 Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. (University of Chicago Press. 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

114 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Demikian pula, Abdullah Saeed mengusulkan pendekatan berbasis maqāṣid al-sharīʿah untuk 

menafsirkan isu-isu kontemporer, termasuk kebebasan beragama dan perpindahan keyakinan.3 

Pendekatan sosiologis dan antropologis mulai menyoroti kemurtadan tidak semata 

sebagai bentuk pengingkaran iman, melainkan sebagai ekspresi kebebasan individu, respons 

terhadap otoritas keagamaan, atau sebagai gejala dari transformasi sosial yang lebih luas. 

Perkembangan ini menunjukkan adanya pergeseran epistemologis dalam memahami murtad, 

dari pendekatan yang bersifat teologis-dogmatis menuju pemaknaan yang lebih sosiologis dan 

humanistik. Perubahan ini tidak terjadi dalam ruang hampa, melainkan dipengaruhi oleh 

dinamika sosial, politik, dan wacana intelektual global. Dalam kerangka inilah studi ini penting 

dilakukan: untuk menelusuri bagaimana konsep murtad dibentuk, ditafsirkan ulang, dan 

dikonstruksi kembali sepanjang sejarah pemikiran Islam. 

Kajian ini bertujuan untuk menelusuri evolusi epistemologis konsep murtad dari 

perspektif teologis menuju pemahaman yang lebih sosiologis dalam lintasan sejarah pemikiran 

Islam. Dengan menggunakan pendekatan historis-hermeneutik dan analisis wacana kritis, studi 

ini akan mengkaji bagaimana dinamika tafsir terhadap murtad berkembang dalam berbagai 

periode, mulai dari era Nabi dan Khulafaur Rasyidin, masa kodifikasi fiqh klasik, hingga 

pemikiran Islam modern dan kontemporer. Fokusnya adalah pada pergeseran paradigma dari 

narasi teologis-hukum menuju pemahaman yang lebih kontekstual, sosiologis, dan berbasis pada 

prinsip-prinsip hak asasi manusia. 

 

B. Metodologi  

Penelitian ini merupakan studi kualitatif dengan pendekatan historis-hermeneutik dan 

analisis wacana kritis. Pendekatan ini dipilih untuk menelusuri perkembangan epistemologis 

konsep murtad dalam pemikiran Islam, mulai dari periode klasik hingga era modern dan 

kontemporer. Pendekatan historis-hermeneutik digunakan untuk memahami bagaimana makna 

murtad dibentuk dan ditransmisikan oleh otoritas keagamaan dalam konteks sosial-politik yang 

berbeda. Dan analisis wacana kritis (Critical Discourse Analysis) digunakan mengungkap struktur 

kekuasaan, ideologi, dan relasi sosial yang memengaruhi tafsir terhadap murtad. Model yang 

digunakan mengacu pada teori Norman Fairclough yang memandang bahasa sebagai praktik 

sosial. 4  Pengumpulan data menggunakan studi pustaka (library research) digunakan sebagai 

metode utama, dengan penelusuran literatur melalui perpustakaan, database jurnal akademik, 

dan arsip digital Islam klasik dan modern. Analisis data dianalisis secara tematik dan kronologis, 

dengan membandingkan ragam interpretasi ulama dari berbagai periode serta melihat 

pergeseran diskursif dari narasi teologis menuju perspektif sosiologis. 

 

C. Diskusi Dan Analisis Kajian 

1. Epistemologi Murtad 

                                                             
1982) 
3 Abdullah Saeed aeed, A. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. (Routledge: 2006) 
4 Norman Fairclough. Language and Power: Relasi Bahasa, Kekuasaan dan Ideologi. (Malang: Boyan Publishing) 2003). 
Dan Eriyanto. Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media. (Yogyakarta: LKiS. 2011) 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

115 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Definisi murtad secara etimologi (bahasa) berasal dari bahasa Arab dari kata radda dan 

irtadda. Kata murtad berasal dari dari kata ar-raddahu (الرده) berasal dari kata radda (رد) aslinya 

radada (ردد).5 Kata ردد artinya kembali dari sesuatu atau bekas. 6 Kata radda dapat diartikan 

berbalik, kembali atau keluar.7 Radda memiliki arti mengembalikan, memalingkan, menutup, 

menolak, bantahan, mencegah. 8  Kata radda sering disebut pula dengan istilah ridda dalam 

terminologi Arab biasa diterjemahkan sebagai kemurtadan. Dalam pemahaman fiqih ridda 

berarti berpalingnya seseorang yang sudah menganut Islam menjadi kufur karena sengaja atau 

karena implikasi tertentu.9  

Selain dari kata radda, istilah murtad juga berasal dari kata irtadda selaras dengan kata 

raja’a yang berarti kembali, mundur, membalik. Atau dari kata raddahu artinya menolak, 

mengembalikan. Istilah atau arti murtad berasal dari gabungan kata irtadda ‘an dini>hi berarti 

menolak atau mengembalikan dari agamanya.10  

Secara literal istilah murtad dalam tradisi Arab digunakan dengan istilah riddah atau irtidad 

orang yang melakukan riddah atau irtidad disebut murtad.11 Adapun dalam istilah Bahasa Inggris 

istilah murtad disebut apostasy. Apostasy adalah giving up one’s beliefs or faith, turning away from ones’s 

religion (melepaskan keyakinan atau keyakinan seseorang, berpaling dari agama seseorang).12 

Dalam hukum Islam klasik, murtad didefinisikan sebagai berputar kembali dari Islam dengan 

keyakinan agama lain atau melepaskan (diri) dari Islam.13     

Sementara istilah murtad di al-Qur’an-hadis ditemukan beragam (devariasi) redaksional 

bahasa. Ragam redaksional bahasa berdampak pula pada ragam pemaknaan terhadap murtad. 

Ada beberapa ayat al-Qur’an atau hadis yang menjelaskan atau menggunakan istilah murtad 

secara eksplisit dan adapula secara implisit. Dalam al-Qur’an kata murtad dan berbagai 

derivasinya terulang 60 kali.14  

Dibawah ini hasil pemetaan kata murtad dan derivasi redaksional bahasa yang peneliti 

ambil dari pemetaan Nasaruddin Umar:15  

1) Murtad berarti menukar iman dengan kekafiran 16.وَمَنْ يتَبَدََّلِ الْكفُْرَ بِالإيمَان 

 لِ الْكفُْرَ باِلإيمَانِ فقََدْ ضَل  سَوَاءَ الس بيِلِ كَمَا سئُلَِ مُوسَى مِنْ قبَْلُ وَمَنْ يتَبََد  أمَْ ترُِيدوُنَ أنَْ تسَْألَوُا رَسُولَكُمْ 

                                                             
5 Hafniy Nasif,  dkk. Qawa’id al-Lugah al-‘Arabiyyah. (Surabaya: al-Hikmah, t.th), 11-12. 
6 Ahmad bin Faris bin Zakariyyah, Mu‘jam Maqayis al-Lugah. Jilid I-VI. (Beirut: Dar al-Jayl, 1991), 386. 
7 Ibnu Mandzur Al-Ifriki, Lisan Al-‘Arab, Juz III, (Beirut: Dar Al-Fikr, 1990), 172. 
8 Attabik Ali & A.Zuhdi Muhdlor, Kamus Kontemporer Arab Indonesia, (Yogyakarta: Multi Karya Grafika, 1998), 966-
967. 
9 Ibn Rusyd, Bidayatul al Mujtahid (Beriut: Darul Fikr, t.th). 
10Ahmad Warson Munawwir, Kamus Arab Indonesia “Al Munawwir”, (Surabaya: Pustaka Progresif, 1997), 486. 
11 Al-Jauhar, As-Shihah fi Al-Lughah, 249. 
12 A.S Hornby & AP Cowie, AC. Gimson, Oxford Advanced Learner’s Dictinary of Current English, (Oxford: Oxford 
University Press, 1974), 35 
13 Abu Bakar bin Mas'ud al-Kasani, Badā`i 'As-Ṣanā'i` FI tartib abu-Sharā'i` (Kairo: Maṭba'ah al-Jamāliyah, 1910) VII: 
134 
14 Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, 28. 
15 Umar, Deradikalisasi Pemahaman Al-Quran dan Hadis, 164. 
16 Al-Qur’an, 2: 108. 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

116 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Artinya: Apakah kamu menghendaki untuk meminta kepada Rasul kamu seperti Bani Israel 

meminta kepada Musa pada zaman dahulu? Dan barang siapa yang menukar iman dengan 

kekafiran, maka sungguh orang itu telah sesat dari jalan yang lurus. 

 

2) Murtad berarti mengembalikan kamu dari agamanya  ِِ17.وَمَنْ يرَْتدَِدْ مِنْكُمْ عنَْ دِينه 

ِ وَكفُْرٌ بِهِ وَالْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَإخِْ كَبيِرٌ وَصَدٌّ عَ يَسْألَوُنكََ عَنِ الش هْرِ الْحَرَامِ قتِاَلٍ فيِهِ قلُْ قتِاَلٌ فيِهِ  رَاجُ أهَْلِهِ مِنْهُ نْ سَبِيلِ اللَّ 

ِ وَالْفِتنَْةُ أكَْبرَُ مِنَ الْقتَلِْ وَلا يزََالوُنَ يقُاَتلِوُنَكُ  تدَِدْ مِنْكمُْ عَنْ نْ يرَْ مْ حَت ى يرَُدُّوكُمْ عَنْ دِينِكُمْ إنِِ اسْتطََاعُوا وَمَ أكَْبرَُ عِنْدَ اللَّ 

 ةِ وَأوُلئَكَِ أصَْحَابُ الن ارِ هُمْ فيِهَا خَالِدوُنَ دِينِهِ فيََمُتْ وَهوَُ كَافرٌِ فأَوُلئَكَِ حَبطَِتْ أعَْمَالهُُمْ فيِ الدُّنْياَ وَالآخِرَ 

 

Artinya: Mereka bertanya kepadamu tentang berperang pada bulan Haram. Katakanlah: "Berperang 

dalam bulan itu adalah dosa besar; tetapi menghalangi (manusia) dari jalan Allah, kafir kepada 

Allah, (menghalangi masuk) Masjidilharam dan mengusir penduduknya dari sekitarnya, lebih besar 

(dosanya) di sisi Allah. Dan berbuat fitnah lebih besar (dosanya) daripada membunuh. Mereka tidak 

henti-hentinya memerangi kamu sampai mereka (dapat) mengembalikan kamu dari agamamu 

(kepada kekafiran), seandainya mereka sanggup. Barang siapa yang murtad di antara kamu dari 

agamanya, lalu dia mati dalam kekafiran, maka mereka itulah yang sia-sia amalannya di dunia dan 

di akhirat, dan mereka itulah penghuni neraka, mereka kekal di dalamnya.  

 

3) Murtad berarti kafir sesudah mereka beriman  ْ18.كَفَرُوا بَعْدَ إيِمَانِهِم  

ُ قَوْمًا كَفرَُوا  سُولَ حَ كَيْفَ يَهْدِي اللَّ  ُ لا يَهْدِي الْقَ بَعْدَ إيِمَانِهِمْ وَشَهِدوُا أنَ  الر   وْمَ الظ الِمِينَ قٌّ وَجَاءَهُمُ الْبيَِِّناَتُ وَاللَّ 

 

Artinya: Bagaimana Allah menunjuki suatu kaum yang kafir sesudah mereka beriman, serta mereka 

telah mengakui bahwa Rasul itu (Muhammad) benar-benar rasul, dan keterangan-keterangan pun 

telah datang kepada mereka? Allah tidak menunjuki orang-orang yang lalim. 

 

Penggunaan istilah كَفَرُوا بَعدَْ إيِمَانِهِم dalam pemaknaan murtad tidak hanya di Q.S Ali 

Imron: 86, ada juga dalam beberapa ayat Al-Qur’an yang lain, seperti: 

 

a. Q.S Ali Imron: 90  

الُّونَ ثمُ  ازْداَدوُا كفُْرًا لنَْ تقُْبلََ توَْبَ  كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَانِهِمْ إنِ  ال ذِينَ  تهُُمْ وَأوُلئَكَِ هُمُ الض   

Artinya: Sesungguhnya orang-orang kafir sesudah beriman, kemudian bertambah kekafirannya, 

sekali-kali tidak diterima tobatnya; dan mereka itulah orang-orang yang sesat.19  

b. QS. Ali Imron: 106 

ا ال ذِينَ اسْوَد تْ وُجُوهُهُمْ  ُ فرَْتمُْ بعَْدَ إِيمَانِكُمْ أكََ يَوْمَ تبَْيَضُّ وُجُوهٌ وَتسَْوَدُّ وُجُوهٌ فأَمَ   مْ تكَْفرُُونَ فذَوُقوُا الْعَذاَبَ بِمَا كنُْت

Artinya: pada hari yang di waktu itu ada muka yang putih berseri, dan ada pula muka yang hitam 

muram. Adapun orang-orang yang hitam muram mukanya (kepada mereka dikatakan): "Kenapa 

kamu kafir sesudah kamu beriman? Karena itu rasakanlah azab disebabkan kekafiranmu itu".20 

                                                             
17 Al-Qur’an, 2: 217. 
18 Al-Qur’an, 3: 86. 
19 Al-Qur’an, 3: 90. 
20 Al-Qur’an, 3: 106. 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

117 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

c. QS. at-Taubah: 66 

ذِِّبْ طَائفَِةً بأِنَ هُمْ كَانوُا مُجْرِمِينَ إنِْ نَعْفُ عَنْ طَائفَِةٍ مِنْكُمْ نعَُ  كَفَرْتمُْ بَعدَْ إِيمَانِكمُْ لا تعَْتذَِرُوا قَدْ   

Artinya: Tidak usah kamu minta maaf, karena kamu kafir sesudah beriman. Jika Kami 

memaafkan segolongan daripada kamu (lantaran mereka tobat), niscaya Kami mengazab golongan 

(yang lain) disebabkan mereka adalah orang-orang yang selalu berbuat dosa.21  

d. QS. at-Taubah: 74 

 ِ وا بِمَا لَمْ ينَاَلوُا  لامِهِمْ وَكَفَرُوا بَعْدَ إسِْ  مَا قاَلوُا وَلقََدْ قاَلوُا كَلِمَةَ الْكفُْرِ يحَْلِفوُنَ باِللَ  ُ وَمَا نقَمَُوا إلِا أنَْ 1وَهَمُّ  أغَْناَهُمُ اللَّ 

ُ عَذاَباً ألَِيمًا فيِ الدُّنْياَ وَالآخِرَةِ وَمَ هُمُ وَرَسُولهُُ مِنْ فضَْلِهِ فإَنِْ يتَوُبوُا يكَُ خَيْرًا لَهُمْ وَإنِْ يتَوََل وْا يعَُذِِّبْ  ا لَهُمْ فيِ الأرْضِ اللَّ 

 مِنْ وَلِيٍِّ وَلا نصَِيرٍ 

Artinya: Mereka (orang-orang munafik itu) bersumpah dengan (Nama) Allah, bahwa mereka tidak 

mengatakan (sesuatu yang menyakitimu). Sesungguhnya mereka telah mengucapkan perkataan 

kekafiran, dan telah menjadi kafir sesudah Islam, dan mengingini apa yang mereka tidak dapat 

mencapainya; dan mereka tidak mencela (Allah dan Rasul-Nya), kecuali karena Allah dan Rasul-

Nya telah melimpahkan karunia-Nya kepada mereka. Maka jika mereka bertobat, itu adalah lebih 

baik bagi mereka, dan jika mereka berpaling, niscaya Allah mengazab mereka dengan azab yang 

pedih di dunia dan di akhirat; dan mereka sekali-kali tidak mempunyai pelindung dan tidak (pula) 

penolong di muka bumi.22 

e. Q.S an-Nahl: 106 

ِ مِنْ بَعدِْ إيِمَانهِِ مَنْ  ِ الإيمَانِ وَلَكِنْ مَنْ شَرَحَ باِلْكفُْرِ صَدرًْا فَعلَيَْهِ بِ إلِا مَنْ أكُْرِهَ وَقلَْبهُُ مُطْمَئنٌِّ كَفَرَ بِاللََّّ مْ غَضَبٌ مِنَ اللَّ 

 وَلَهُمْ عَذاَبٌ عَظِيمٌ 

Artinya: Barang siapa yang kafir kepada Allah sesudah dia beriman (dia mendapat kemurkaan 

Allah), kecuali orang yang dipaksa kafir padahal hatinya tetap tenang dalam beriman (dia tidak 

berdosa), akan tetapi orang yang melapangkan dadanya untuk kekafiran, maka kemurkaan Allah 

menimpanya dan baginya azab yang besar.23  

 

f. Q.S Muhammad: 25-26 

لَ لَهُمْ وَأمَْلىَ لَهُمْ اعَلىَ أدَبْاَرِهِمْ مِنْ بَعْدِ مَا تبَيَ نَ لَهُمُ الْهُدىَ  ارْتدَُّواإنِ  ال ذِينَ  لش يْطَانُ سَو   

Artinya: Sesungguhnya orang-orang yang kembali ke belakang (kepada kekafiran) sesudah petunjuk 

itu jelas bagi mereka, setan telah menjadikan mereka mudah (berbuat dosa) dan memanjangkan 

angan-angan mereka.24 

 

Sementara istilah murtad di hadis juga ditemukan beragam redaksional bahasa. Dalam 

kajian Umar, ditemukan ada delapan ungkapan redaksi secara maknawi merujuk pada subtansi 

pemahaman tentang murtad, yaitu: 1) Irtadda menggunakan fi’il madhi yang berarti “telah 

murtad”. 2) Irtadda ‘anil Islam yang berarti keluar dari Islam. 3) Irtaddu ‘anil zakat yang berarti 

menolak membayar zakat. 4) Baddala diinahu yang berarti mengganti agamanya. 25   

                                                             
21 Al-Qur’an, 9: 66. 
22 Al-Qur’an, 9: 74. 
23 Al-Qur’an, 16: 106. 
24 Al-Qur’an, 47: 25-26. 
25 Umar, Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an,163 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

118 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Derivasi istilah murtad di al-Quran-hadis menunjukkan bahwa pengertian murtad secara 

bahasa mempunyai banyak arti, sehingga arti murtad tidak tunggal tetapi luas. Walaupun 

beragam redaksi istilah murtad di al-Qur’an secara subtansi dasar ada kesamaan makna. 26  

Sehingga, dapat dipahami dari paparan di atas secara etimologi ditemukan titik kesepahaman 

bahwa murtad adalah sebuah aktivitas keluar atau pindah dari agama Islam atau keyakinan yang 

dianut sebelumnya kepada agama atau keyakinan yang lain.  

Adapun arti murtad secara terminology para pemikir Islam beragam pemikiran. Seperti 

Assaqaf, murtad adalah orang yang kembali berarti menuju ke tempat semula yang masih ada 

bekasnya dahulu, atau meninggalkan bekas untuk mereka yang ditinggalkan. Orang yang 

meninggalkan Islam berarti kembali ke agama yang lalu, masih ada bekas saat ia masuk Islam 

atau meninggalkan kesan bagi orang lain saat ia masih Muslim.27 

Status murtad tidak dapat diberikan kepada semua pemeluk agama yang pindah, tetapi 

hanya ditujukan kepada orang Islam. Selaras pendapat Ocktoberrinsyah, murtad menurut ahli 

hukum terbatas pada perpindahan dari Muslim ke agama non-muslim, jadi jika ada non-Muslim 

pindah ke agama lain, tidak dapat dikategorikan sebagai murtad. Pada kasus ini Asy-Syafi'i 

memiliki dua pandangan. Pertama, ia mengatakan bahwa saat Muslim bergerak keluar dan 

masuk ke agama lainnya, maka tidak diterima dan harus mendapatkan hukuman mati. Kedua, 

jika ada orang-orang kafir yang pindah ke agama lain kafir dari kualitas yang sama atau lebih 

tinggi, maka diperbolehkan. Sebagai contoh, jika seorang Yahudi menjadi Kristen, itu 

diperbolehkan karena kedua agama sama-sama ilahi dalam asal-usul mereka.28 

Fenomena tersebut, senada dengan bangunan kesadaran masyarakat Islam pada 

umumnya, bahwa murtad dari agama Islam atau pindah ke agama lain sesuatu yang tidak 

diharapkan tetapi perpindahan agama dari agama lain menjadi Muslim merupakan sesuatu yang 

diharapkan. Fenomena ini disebut Moqsith “Di Islam: ada pintu masuk tidak ada pintu keluar”.29 

Meskipun demikian penghukuman terhadap mereka yang keluar dari Islam jarang sekali 

diberlakukan. 

Pandangan ini diperkuat oleh Saeed, catatan penting berkaitan dengan definisi murtad, 

bahwa murtad hanya berlaku untuk mereka yang telah meninggalkan ikatan Islam. Oleh karena 

itu jika seseorang yang tidak dilahirkan sebagai Muslim dan karenanya tidak memeluk Islam, Ia 

tidak berhak disebut murtad.30 Sehingga murtad dapat dipahami sebagai pengembalian dari 

penerapan agama Islam atau Muslim yang meninggalkan agama Islam.31  

Senada pendapat Allalwani istilah murtad yang terdapat di al-Qur’an secara eksplisit 

memperlakukan dari dan meninggalkan Islam setelah satu yang telah memasukinya.32 Sementara 

                                                             
26 Ibid., 164. 
27 Ja‘far Assagaf, Kontekstualisasi Hukum Murtad dalam Perspektif Sejarah Sosial Hadis”, JURNAL IJTIHAD, 
Vol. 14, No. 1 (Juni 2014), 22. 
28 Ocktoberrinsyah, “Kemurtadan dalam Islam: Perspektif Sejarah dan Hukum”, Jurnal Asy-Syir'ah, Vol. 49, No. 1, 
(Juni 2015), 147. 
29 Abd. Moqsith Ghazali, “Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, www.islamlib.com, diakses tanggal 20 Juni 2018. 
30 Abdullah Saeed & Hassan Saeed, Freedom of Religion, 1 
31  Rudolph Peters, and Gert J.J. De Vries, “Apostasy in Islam. Die Welt Des Islams”.  
http://www.jstor.org/stable/1570336,  diakses tanggal 14 Juli 2018. 
32 Allalwani, Apostasy in Islam, 26 

http://www.islamlib.com/
http://www.jstor.org/stable/1570336


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

119 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

‘Ulama fiqih mendefinisikan murtad sebagai tindakan seseorang berpindah agama dari Islam 

menuju agamanya yang lama atau agama baru yang diyakini bahkan tidak beragama. Disebut 

murtad karena Ia kembali pada kekafiran yang pernah diyakini maupun menjadi kafir setelah 

menjadi Muslim, dua ini disebut murtad al-millah atau murtad al-fitr.33  

Diperkuat oleh Sayid Sabiq, murtad merupakan kembalinya seseorang Muslim dewasa 

(akil balighI) dari agama Islam kepada bentuk kafir tanpa ada paksaan dari manapun.34 Al-Zuhaili 

berpendapat, murtad adalah keluarnya seorang Muslim dari agama Islam menjadi kafir baik 

dengan niat, perkataan maupun perbuatan yang menyebabkan orang tersebut dikatagorikan 

kafir. 35 Dari definisi di atas menurut Sofyan A.P secara garis besar ada tiga unsur murtad. 

Pertama pelakunya sehat dan dewasa. Kedua, dilakukan atas kesadaran bukan paksaan. Ketiga, 

dilakukan dengan hati, perkataan dan perbuatan, sehingga yang dilakukan oleh anak-anak dan 

dipaksa bukan termasuk katagori murtad.36 

Para ahli fiqih murtad dimaknai sebagai al-ruj>u’ ‘an al-Islam (berbalik dari Islam). Seperti 

pendapat Abd al-Rahman al-Juzyari, murtad adalah sebagai orang Islam yang memilih menjadi 

kafir setelah sebelumnya mengucapkan dua kalimat syahadat dan menjalankan syariat Islam 

diungkapkan secara jelas (sarih).37 Adapun Zakariyah al-Ansari memaknai murtad adalah orang 

Islam yang memutus keislamanya dengan kekufuran yang disengaja dengan maksud menghina, 

mengingkari dan membangkang, namun dalam kerangka perbedaan ijtihadi tidak masuk 

murtad.38  

Ragam pandangan pemikir Islam konsep murtad merupakan sesuatu yang lumrah. 

Karena di al-Qur’an dan hadis yang merupakan sumber pokok ajaran Islam istliah murtad 

ditemukan beragam redakisonal dan beragam latarbelakang konteks ayat tersebut di turunkan. 

Namun, dari ragam pandangan tersebut dapat disimpulkan pemakanaan murtad secara 

terminology oleh peneliti sebagia berikut: murtad adalah sebuah tindakan individu Muslim dewasa 

(baligh) dengan kesadaran diri atau paksaan keluar dari satu ikatan/keyakinan Islam ditandai 

dengan ikrar Syahadatain secara jelas berpaling atau pindah kepada ikatan/keyakinan beragama 

lain atau tidak beragama (atheis) dengan beragam tujuan.  

 

2. Faktor Pendorong Murtad 

Proses murtad berlangsung jika ada pemantik atau faktor pendorong. Faktor murtad 

disebabkan beragam aspek, sebagaimana pendapat Maryam Yusuf faktor murtad secara 

sosiologis dapat dipengaruhi oleh: 1) pengaruh hubungan antar pribadi, 2) pengaruh rutinitas 

pekerjaan, 3) pengaruh propaganda dan anjuran dari teman.39  

                                                             
33 Tim Penyusun, “Ridda”, Ensiklopedi Hukum Islam. Jilid 3. (Jakarta: PT Ichtiar Baru Van Hoeve, 1999). 303-305 
34 Sayyid Sabiq, Fiqih al-Sunnah, Jilid III (Beriut: Dar al-Fikr, 1983), 381.  
35 Wahbah al-Zuhaili, Al-Fiqh al-Islam Wa Adillatuh, Jilid VII, (Damaskus: Dar al-Fikr al-Arabi.t.th), 183. 
36 Sofyan AP.Kau & Zulkarnain Sulaeman, “Kritik Terhadap Epistemologi Fikih Murtad”, Jurnal Ahkam, Vol. 
XVI, No. 1 (Januari 2016), 51. 
37 ‘Abd al-Rahman al-Juzayri, al-Fiqh ‘ala al-Madhahib al-Arba’ah (al-Qahirah: al Maktab al-Thaqafi, 2000) Juz Iv, 
302. 
38 Zakariyah al-Ansari, Fath al-Wahhab, Juz II, (Bayrut: Dar al-Fikr, t.th), 155. Lihat, Moqsith, “Tafsir Atas Hukum 
Murtad Dalam Islam”, Jurnal Ahkam, 290. 
39 S. Maryam Yusuf, Konversi Agama Etnis Cina, (Yoyakarta: Nadi Pustaka, 2007), 133-138. 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

120 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Adapun Farahwahida membagi faktor murtad pada faktor internal dan eksternal. Faktor 

internal diantaranya: 1) Pendidikan agama yang lemah dan kebodohan. 2) Akibat percintaan, 

perkawinan dan perceraian. 3) Pengaruh orang tua. 4) Kondisi perekonomian keluarga. Faktor 

eksternal diantaranya: 1) Diiming-imingin material (hutang). 2) Teman sebaya atau sepermainan. 

3) Gerakan misionari dan proses liberalisasi pemikiran. 4) Kelonggaran Undang-undang. 5) 

Biokrasi yang mengekang peran Ulama Islam. 6) Sistem Pendidikan Islam yang kuat. 7) Dakwah 

kurang membumi. 8) Diskriminasi saudara baru (mualaf).40 

Adapula murtad disebabkan oleh prilaku kelompok Islam radikal dalam ekspresi paham 

keagamaanya. Pandangan ini disampaikan oleh Ibnu Waraq bahwa pandangan kelompok Islam 

militan-konservatif terhadap murtad adalah haram dan harus dibunuh. Pendapat ini tanpa 

disadari berdampak banyak kaum Muslim yang memilih menjadi “murtad” karena trauma 

dengan perilaku brutal kelompok radikal Islam itu sendiri.41 

Kajian murtad terus mengalami perkembangan konsep dan batasan katagori yang dapat 

disebut murtad. Menurut Awdah, murtad mempunyai beberapa bentuk: 1) Murtad perbuatan, 

berarti melakukan sesuatu yang dilarang oleh Islam dengan sengaja atau dengan niat untuk 

melecehkan Muslim seperti menundukkan kepala (sujud) sebelum patung, matahari, bulan, atau 

bintang.  2) Murtad perkataan termasuk mengatakan bahwa Allah adalah lebih dari satu, 

menyangkal keberadaan malaikat, menyangkal kenabian Muhammad, memaki Nabi atau nabi 

sebelumnya, menyangkal hari terakhir, mengatakan bahwa al-Qur'an tidak dari Tuhan atau tidak 

relevan dan berguna untuk kehidupan kontemporer, dan sebagainya.dan 3) murtad keyakinan 

(i'tiqad) meliputi mempercayai ḥudūs Allah, percaya bahwa Muhammad adalah pembohong, 

percaya Ali sebagai Tuhan atau utusan, dan sebagainya. 42 

Paparan Awdah di atas menunjukkan bahwa katagori murtad luas dan beragam serta 

mengalami perkembangan. Perkembangan konsep dan katagori murtad terjadi sejak era Nabi 

Muhammad hingga era kontemporer. Perkembangan tersebut dapat dipetakan sebagai berikut: 

Pertama, era Nabi Muhammad SAW murtad lebih didasarkan pada katagori aqidah. Artinya 

seseorang dapat dktagorikan murtad jika melanggar atau kelaur dari aqidah Islam. 

 Kedua, era Sahabat katagori murtad tidak hanya pada katagori aqidah, tetapi sudah 

berkembang pada komitmen menjalankan syariat Islam (rukun Islam). Artinya seseorang 

dikatagorikan murtad jika tidak melaksanakan Syari’at Islam (rukun Islam), seperti tidak 

membayar Zakat walaupun masih Islam.  

Ketiga, era Imam Mazhab murtad tidak hanya pada katagori aqidah dan komitmen 

menjalankan Syari’at Islam tetapi sudah berkembang pada perbedaan paham fiqih Imam 

Mazhab. Artinya seseorang dikatagorikan murtad jika tidak sepaham dengan paham fiqih Imam 

Mazhabnya, padahal masih sesama Muslim.  

                                                             
40  Farawahida, dkk, “Faktor dan Cabaran Pertukaran Agama dalam Kalangan Masyarakat Melayu-Islam di 
Malasyia”, Jurnal Teknologi, Vol. 59, (July 2012), 41-50. 
41 Ibn Waraq, Leaving Islam: Apostates Speak Out (Amerika Serikat: Prometheus Books, 2003), 45 
42 'Abd al-Qadir Awdah, di-Tashrī` al-Jinā'ī al-Islami: Muqāranan bi al-Qanun al  
Wad`ī, (Beirut: Dar al-Katib al-`Arabî, tt), 707. Lihat, Ocktoberrinsyah, “Kemurtadan dalam Islam”, Jurnal Asy-
Syir'ah, 148  

https://www.google.co.id/search?safe=strict&sxsrf=ACYBGNTmX5V9GpNpiR-ajsl8pVNXYumJvw:1573944071877&q=prometheus+books&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LUz9U3MEsyy6pQgjDL80wstNQyyq30k_NzclKTSzLz8_TLizJLSlLz4svzi7KLrQpKk3IyizNSixaxChQU5eemlmSklhYrJOXnZxcDAMd1K2RTAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjDtbPK5u_lAhXL4zgGHWGVB94QmxMoATAUegQIDBAV


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

121 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Keempat, era kontemporer murtad tidak hanya sebatas katagori aqidah dan komitmen 

menjalankan syari’at dan perbedaan paham fiqih Imam Mazhab, tetapi sudah berkembang pada 

wilayah sosiologis (perbedaan pemikiran kegamaan dan prilaku tradisi sosial-keislamaan). 

Artinya seseorang dikatakan murtad jika pemikiran keislaman dan tradisi sosial-keislaman 

berbeda degan mayoritas umat Islam. Untuk memperkut kajian perkembanagn konsep murtad 

baca tulisan dibawah ini terkait fenomana murtad dalam lintasan sejarah peradaban Islam.  

 

2. Evolusi Makna Murtad: Dari Konstruksi Teologis Ke Sosiologis 

a) Murtad di Era Nabi Muhammad SAW: Konstruksi Theologis  

Dapat dipetakan ada beberapa peristiwa murtad di era Nabi Muhammad SAW 

diantaranya: Pertama, respon masyarakat Makkah terkait Isra’ Mi’raj Nabi Muhammad SAW. 

Pada peristiwa ini ada sebagian orang Islam Makkah tidak percaya atas cerita atau peristiwa Isra’ 

Mi’raj bahkan Nabi dituduh gila, sehingga mereka kembali ke agama lamanya dan keluar Islam.43  

Kedua, peristiwa pasca hijrah (emigrasi) kaum Muslim Makkah ke Abbasyiah. Dalam 

sejarah lain tercatat murtad di era Nabi Muhamamad SAW.  Ada sekitar 12 laki-laki Muslim 

termasuk al-Harits ibn Suwaid al-Anshari, Ubaidilah ibn Jahsy dan istrinya Ummu Habibah binti 

Abu Sufyan hijrah ke Habasyah, awalnya mereka semua Muslim namun kemudian murtad 

memeluk agama Kristen hingga meninggal, tetapi Nabi Muhammad SAW tidak membunuh dan 

tidak memerintahkan Sahabat mengejarnya.44  

Ketiga, murtad Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah penulis wahyu Al-Qur’an. Abduallah 

bin Abi al-Sarh adalah penulis wahyu tetapi kemudian berbalik murtad menjadi musyrik dipihak 

Quraisy dengan mengembor-gemborkan bahwa telah memalsukan wahyu ketika Ia menuliskan. 

Walaupun demikian Ia tidak dibunuh bersama Ikrimah ibn Abi Jahl, Shafwan bin Umayyah dan 

Hindun, mereka diampuni karena ada jaminan dari keluarganya yang Muslim.45 Adapun yang 

dihukum mati ada 4 orang yaitu Huwairid yang menggangu Zainab putri Nabi sepulang dari 

Makkah ke Madinah dan dua orang yang balik musyrik dan budak ibn Khathtal yang sering 

menganggu Nabi dengan nyayiannya.46  

Keempat, murtad saat fathu Makkah.47 Vonis mati terhadap murtad pernah terjadi di 

era Nabi Muhammad SAW saat fathu Makkah. Muhammad Ridha menyebutkan ada beberapa 

orang yang awal divonis mati oleh Nabi Muhammad SAW dalam peristiwa fathu Makkah 

dengan beragam alasan, tetapi sebagian besar mereka meminta maaf dan menyatakan 

keIslamanya kembali sehingga dimaafkan tidak jadi dihukum mati.48  

                                                             
43 Ocktoberrinsyah, “Kemurtadan dalam Islam”, 159.  
44 Benny Afwadzi, “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu Telaah Semiotika Komunikasi Hadis”, Jurnal Esensia, 
Vol. 16, No. 2 (Oktober 2015), 110. 
45 Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, 32 
46 Afwadzi, “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu, 468. Baca juga, Sofyan A.P Kau & Zulkarnain Suleman, 
“Kritik Terhadap Epistemologi Fikih Murtad”, 56. 
47 Fathu Makkah (pembebasan Mekkah) merupakan peristiwa yang terjadi pada tahun 630 tepatnya pada tanggal 
10 Ramadhan 8 H, dimana Nabi Muhammad SAW bersama 10.000 pasukan bergerak dari Madinah menuju 
Mekkah dan menguasai keseluruhan Mekkah tanpa pertumpahan darah. 
https://id.wikipedia.org/wiki/Pembebasan_Mekkah 
48 Muhammad Ridha, Sirah Nabawiyah, terj. Anshori Umar (Bandung: Isyad Baitus Sallam, 2010), 722. Dalam 
Afwadzi, “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu”, 110. 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

122 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Kelima, murtad Suku Ukly dan Uraynah.49 Kasus murtad kedua suku tersebut terjadi 

pada saat 8 anggota Suku menghadap Nabi Muhammad tahun 6 H pasca perjanjian Hudaybiyah 

di Madinah. Saat bersama Nabi Muhammad mereka mengalami ganguan pencernaan, karena 

tidak cocok dengan iklim Madinah. Melihat kondisi ini Nabi Muhammad SAW menyuruh untuk 

terapi kencing Onta dan terbukti sembuh. Pasca sembuh Nabi Muhammad SAW mengutus 

seorang gembala bernama Yasar al-Nabwy untuk menemui kedua suku tersebut, namun utusan 

tersebut dibunuh. Mendengar kejadian tersebut Nabi Muhammad SAW menyuruh sekitar 20 

pemuda Anshar dipimpin oleh Said bin Zayd al-Ashhaliy berhasil membalas membunuh Suku 

tersebut.50  Kisah ini, menuurt Assaqaf menunjukan kedua Suku ini dibunuh bukan karena 

murtad tetapi kejahatan pembunuhan.51  

Selain itu dalam catatan Rashid Rida dikutip Moqsith disebutkan ada tiga Suku yang 

murtad di era Nabi Muhammad SAW: Suku bani Mudlaj di Yaman dipimpin oleh Dhu al-Himar 

mengngaku menjadi Nabi. Bani Hanifah pengikut Musailamah bin Habib atau dikenal 

Musailamah al-Kazzab. Bani Asad pengikut Tulayhah ibn Khuwaylid.52  

Dicatat dalam sejarah Nabi Muhammad SAW pernah menghukum mati murtad 

diantara 15 orang. Mereka adalah, Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah, Abdullah bin Khtal, 

Ikrimah bin Abu Jahal, al-Huwarits bin Nuqaid, Miqyas bin Shababah, Hubar bin al-Aswad, 

Ka’ab bin Zuhair, al-Harits bin Hisyam, Zuhair bin Umayyah, Shawan bin Umayyah, Wahsyi 

bin Harb, dua orang penyayi sering mengejek Nabi yaitu Sarah dan Hindun binti Uthbah.53 Dari 

ke 15 orang tersebut tidak semua dihukum mati ada yang dimaafkan (amnesti). Salah satu dari 

meraka ada yang dapat amnesti adalah Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah (w. 57/59 H). Amnesti 

yang diberikan kepada Abdulllah bin Sa’ad bin Abi Sarah diceritakan dalam Sanad al-Nas>a’i 

dikarenakan Abdullah Abi al-Sarh berlindung dibelakang Utsman bin ‘Affan, karena mereka 

saudara sesusuan dan Utsman bin ‘Affan dekat dengan Nabi Muhammad SAW.54 Dari kasus 

Ibn Abi al-Sarh, menurut Assaqaf murtad dapat mendapat ampunan (amnesti) dengan catatan 

jika meraka tidak melakukan kejahatan publik.55  

Fenomena di atas dapat dipahami bahwa, murtad tidak bisa langsung dihukum atau 

dibunuh, tetapi perlu diperhatikan adalah konteks latar belakangnya. Artinya konteks latar sosial 

menjadi penentu dari sebuah tindakan hukum murtad. Menurut Allalwani perintah bunuh pada 

murtad disebabkan lebih pada faktor mereka memotivasi orang-orang musyrik untuk memusuhi 

umat Islam dan menghalang-halangi dakwah Nabi Muhammad SAW di jalan Allah.56   

                                                             
49 Allalwani, Apostasy in Islam, 34-41. 
50 Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, Jurnal Ijtihad, 28.  
51 Ibid., 28. 
52 Moqsith, “Tafsir Atas Hukum Murtad Dalam Islam”, Jurnal Ahkam, 285. Musailamah al-Kazzab adalah seoarang 
yang mengaku Nabi pada zaman Nabi Muhammad SAW melakukan dakwah di Jazirah Arab. Dalam ajaran Islam 
masuk Nabi palsu, lahir di Yamamah dan terbunuh pada perang Yamamah dipimpin oleh Khalid bin Walid garis 
keturunan Bani Hanifah. Musailamah al Kazzab, https://id.m.wikipedia.org//musailamah-alkazzab, diakses pada 
tanggal 10 November 2019. 
53 Ridha, Sirah Nabawiyah, 722. 
54 Assaqaf, “Kontekstualisasi Hukum Murtad”, Jurnal Ijtihad, 32. 
55 Ibid., 33. 
56 Allalwani, Apostasy in Islam, 136. 

https://id.m.wikipedia.org/musailamah


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

123 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Selain itu secara garis besar dapat dipahami, bahwa katagori murtad lebih didasarkan 

pada persoalan ketidak percayaan iman (aqidah) kepada Allah dan Kenabian Muhammad SAW. 

Serta bentuk murtad sangat jelas dengan berpindah keluar dari agama Islam kembali kepada 

keyakinan awal kemusyrikan atau ke agama nenek moyangnya terdahulu (Kristen-Yahudi-

Majusi dll). 

 

b)  Murtad Era Sahabat: Konstruksi Syariat/Ibadah  

Pasca Nabi Muhammad SAW wafat terjadi gelombang perubahan sosial, politik dan 

keagamaan di kalangan masyarakat Islam Arab. Gelombang perubahan tersebut disebabkan 

salah satunya ketidaksiapan mereka menerima realitas atas kematian Nabi Muhammad SAW, 

karena posisi Nabi Muhammad SAW selama ini menjadi sentral jawaban dari semua aspek 

persoalan kehidupan masyarakat Islam di Jazirah Arab. 57  Gelombang perubahan paling 

berpengaruh besar adalah perubahan pada aspek keagamaan, salah satunya adalah perubahan 

terhadap murtad yang berkembang luas segmennya. 

 Persoalan murtad era Sahabat Nabi Muhammad SAW yang paling fenomenal ada dua 

peristiwa. Pertama, bermunculan orang-orang mengngaku menjadi Nabi palsu. Seperti, Kahinah 

di kalangan Suku Tamim di Arabia Utara, Zul Himar di Yaman dan paling besar pengikutnya 

adalah Musailimah bin Habib Al-Kazzab di Yamamah.58 Pergerakan Nabi palsu menjadikan 

situasi kacau dan chaos di masyarakat Arab-Muslim. Para Nabi palsu tersebut mempengaruhi 

orang Muslim Madinah untuk murtad dan ikut mereka, sehingga memunculkan gelombang 

pembrontakan dan pembangkangan kepada pemerintahan Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq. 

Peristiwa ini dikenal dengan periode riddah yaitu masa pergerakan orang-orang murtad dan 

puncak dari kekacauan berakhir pada perang Yamamah.59 

Kedua, peristiwa pembangkangan dengan tidak bersedia membayar zakat sebagai 

kewajiban rukun Islam oleh sebagian masyarakat Islam di Madinah. Keengganan membayar 

zakat disebabkan kekikiran dan kelihaian menyimpan harta. Mereka sebagian berpandangan 

bahwa membayar zakat sama dengan membayar upeti yang harus diberikan kepada Nabi 

Muhammad SAW. Posisi Nabi Muhammad SAW dipahami sebagai seorang pemimpin Suku di 

Jazirah Arab. Dimana tradisi kepemimpin sebelumnya, seorang pemimpin Suku di Jazirah Arab 

seorang pemimpin berhak mendapat upeti dari rakyatnya. 60  Sehingga, mereka beranggapan 

pasca kematian Nabi Muhammad SAW yang dianggap sebagai pemimpin Suku, maka tidak ada 

                                                             
57 Pasca kematian Nabi Muhammad SAW situasi dan kondisi umat Islam di Jazirah Arab mengalami kegoncangan 
politik dan keagamaan. Lebih jelas baca, Muhammad Husein Haykal, Sejarah Hidup Muhammad, terj. Ali Audah. 
(Bogor: Litera Antar Nusa, 1990), 56 
58Allalwani, Apostasy in Islam, 145-164. 
59 Ekspedisi Yamamah adalah perang di zaman Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq dipimpin oleh Khalid bin Walid 
untuk memerangi Musailimah bin Habib Al-Kazzab pemimpin Suku Banu Hanifah yang mengaku Nabi dan 
melakukan pembangkangan terhadap pemerintahan sah Abu Bakar Ash-Shiddiq di Madinah. Peperangan ini 
diperkuat dari pasukan Ansar dipimpin oleh Sahabat Sabit bin Qias dan pasukan Muhajirin dipimpin oleh Sahabat 
al-Bara’bin Malik. Dalam peperangan ini bayak Sahabat Nabi dan pihak Banu Hanifah yang gugur termasuk 
Musailimah Al Kazzab. Allalwani, Apostasy in Islam, 145-164. 
60 Tradisi pembayaran upeti kepada kepala Suku lemah kepada Suku kuat sudah lama terjadi sebelum Islam lahir di 
Jazirah Arab. Baca, Hasan Shobirin, “Mengenal Masyarakat Padang Pasir, Sejarah Kaum Badui Arab”, 
http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/ diakses tanggal 10 November 2019. 

http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

124 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

kewajiban membayar upeti atau zakat dan bebas membayar kepada siapa yang dikehendaki. 

Praktek ini banyak dilakukan oleh Kabilah yang dekat dengan Madinah terutama Kabilah Abs 

dan Zubyan.61 

Menyikapi praktek pembangkangan tersebut, Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq 

menganggap mereka sudah murtad, karena tidak patuh terhadap kewajiban membayar zakat 

sebagai bagian dari komitmen melaksanakan rukun Islam, sehingga mereka layak untuk 

diperangi. Menurut Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq alasan memerangi mereka, karena tidak 

ada pemisahan kewajiban zakat dan sholat. “Demi Allah barang siapa memisahkan kewajiban 

zakat dengan sholat, maka saya perangi”. 62  Keputusan Abu Bakar Ash-Shiddiq tersebut 

ditentang oleh Sahabat Umar bin Khattab, karena tidak sepakat dengan cara-cara kekerasan yang 

dikhawatirkan dapat membahayakan pesatuan umat Muslim. Walaupun begitu Umar bin 

Khattab tetap mendukung keputusan Abu Bakar Ash-Shiddiq dengan mengatakan “Demi Allah, 

tiada lain yang harus aku katakan semoga Allah melapangkan dada Abu Bakar Ash-Shiddiq 

dalam berperang dan aku tahu dia benar”.63  Murtad yang terjadi di zaman Sahabat Abu Bakar 

Ash-Shiddiq lebih dikenal dengan perang riddah.64   

Sejarah lain disebutkan ada tujuh kelompok orang murtad pada era pemerintahan Abu 

Bakar Ash-Shiddiq. Ketujuh kelompok tersebut adalah kelompok Fazarah pengikut Uyaynah 

ibn Hashin. Kelompok Ghatafan pengikut Qurrah ibn Salamah al-Qushayri. Kelompok Bani 

Salim pengikut al-Faja’ah ibn Abd Yalay. Kelompok Bani Yarbu pengikut Malik ibn Nuwayrah. 

Kelompok Bani Tamim pengikut Sajjah binti al-Mundhir mengaku menjadi Nabi. Kelompok 

Kanidah pengikut al-Ash’ath ibn Qays. Kelompok Bani Bakr ibn Wa’il di Bahrain penigikut al-

Hatam ibn Zayd. Sementara di era Khalifah Umar bin Khattab ada satu kelompok yaitu Ghassan 

pengikut Jibillah ibn al-Ayham yang kembali menganut Nasrani dan pindah ke Syam sampai 

mati dalam keadaan murtad.65  

Fenomena di atas dapat dipahami eksekusi terhadap murtad lebih pada persoalan 

menjaga stabilitas politik daripada persoalan keyakinan (aqidah). Salah satu dampak dari 

instabilitas politik pada saat itu adalah adanya sekelompok umat Islam melakukan 

pembangkangan tidak bersedia membayar zakat. Sehingga, kelompok umat Islam ini diperangi 

oleh Khalifah Abu Bakar Ash-Shiddiq karena sudah dianggap murtad, padahal mereka masih 

beriman dan beragama Islam.  

  Fenomena tersebut menunjukkan, bahwa katagorisasi murtad mengalami 

perkembangan. Pada era Nabi Muhammad katagori murtad lebih didasarkan pada pelanggaran 

keyakinan (aqidah), namun zaman Sahabat katagori murtad berkembang masuk pada wilayah 

praktek syari’at Islam (rukun Islam) dengan komitmen membayar zakat.  Selain itu, bentuk 

murtad mulai kabur karena secara formal mereka masih memeluk Islam. Sehingga, fakta ini 

                                                             
61 Allalwani, Apostasy in Islam, 88. 
62 Ibid., 89. 
63 Ibid., 89. 
64 Perang riddah di zaman Khalifah Abu Bakar sempat menggoyahkan sendi pemerintahan Islam dan perpecahan 
di kalangan umat Islam di Madinah. Lebih jelas sejarah perang riddah, baca: Muhammad Husain Haekal, Abu Bakr 
as-Siddiq: Sebuah Biografi, terj. Ali Audah, cet. 12 (Jakarta: Pustaka Litera Antarnusa, 2012), 98-106. 
65 Benny Afwadzi, “Hadis Man Baddalah Dinahu Faqtuluhu, 118. 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

125 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

menunjukkan persoalan murtad bukan sesuatu final tetapi mengalami dinamisasi sesuai dengan 

konteks sosial-politik yang melatarinya.  

 

c) Murtad Era Kontemporer: Kontrsuksi Sosiologis 

Murtad era kontemporer ramai menjadi pendiskusian di kalangan para pemikir Islam. 

Terutama dengan maraknya labelisasi murtad dan aksi hukum mati murtad yan terjadi di dunia 

Muslim internasional. Ada beberapa persoalan murtad era kontemporer yang menjadi perhatian 

masyarakat Internasional. Terutama menimpa kepada para pemikir Islam yang dianggap 

berbeda pemikiran dengan pemikiran mayoritas masyarakat Islam.  

Seperti kasus yang menimpa pemikir Islam Ali Abdur Raziq, Nashr Hamid Abu Zyad, 

Ulil Abshar Abdhalla dan lain-lain. Raziq adalah salah satu pemikir progresif Islam kontemporer 

yang dianggap sudah keluar pakem dari pemikiran mayoritas masyarakat Islam, sehingga 

dianggap sudah murtad maka halal darahnya untuk ditumpahkan (dibunuh).66  

Ide progresif Raziq adalah tentang penghapusan sistem Khilafah Islamiyah dalam 

sistem politik Islam. Pemikiran tersebut mengundang reaksi dan polemik berkepanjangan di 

kalangan ‘Ulama di dunia Islam, terutama ‘Ulama Mesir. Lewat buku al-Islam wa Ushul al-Hukmi 

Ia mengemukakan pemikiran dan argumentasinya antara lain: pertama, al-Qur’an dan hadis tidak 

mengatur tentang sistem Khilafah. Kedua, agama Islam tidak mengenal lembaga semacam itu 

(Khilafah), atau paling minimal tidak melarang dan tidak memerintahkannya. Semua itu 

diserahkan kepada manusia untuk mempertimbangkannya. Manusia bebas memilih landasan 

dan sistem apapun sesuai dengan kondisi dan situasi masyarakatnya masing-masing.67  

Gagasan di atas berdampak terjadi pro-kontra di kalangan masyarakat Muslim. Bagi 

pendukungnya, Raziq adalah seorang mujtahid brilian, tokoh demokrasi, dan pahlawan bangsa 

Mesir. Disebut pahlawan bangsa Mesir, karena ide-ide tersebut menentang keinginan Inggris 

yang menancapkan politik Kolonialisme di Mesir dengan bingkai “Kekhilafahan”. Adapun bagi 

penentang, Raziq dipandang keliru memandang Islam yang tidak hanya menguasai soal ukhrawi 

saja melainkan juga aspek duniawi (pemerintahan). Raziq, meski alumnus Universitas Al-Azhar, 

berbeda pandangan dengan ‘Ulama Al-Azhar lainnya, sangat boleh jadi dipengaruhi oleh 

pengalaman studi dan pergaulannya dengan para ilmuwan Barat di Eropa.68 

Selain kasus di atas, persoalan murtad ramai di era kontemporer adalah murtadnya para 

pemikir Islam Timur Tengah secara bersamaan. Fenomena tersebut terpotret jelas dalam buku 

Leaving Islam: Apostates Speak Out diedit oleh Ibnu Warraq seorang “pensiunan Islam” kelahiran 

Rajkot, India. Dalam buku yang sangat provokatif ini sejumlah eks-Muslim bersuara keras 

memberi kesaksian tentang kebobrokan perilaku kelompok Muslim radikal diberbagai negara 

berbasis Islam seperti Pakistan, Bangladesh, Iran, Afganistan, Arab Saudi dan lain-lain.69 

                                                             
66 Asep Ramdan Hidayat, “Islam dan Negara Pemikiran Ali Abd. Ar-Raziq”, Jurnal Mimbar, Vol. XIX, No. 2, (April 
- Juni 2003), 159.  
67  Ali Abd al-Raziq, “Islam wa Ushul al-hukum bahtsn fi al-Khilafah wa al-hukukmah fi al-Islam”, (Misriyah Cairo: 
Maktabah, 1925). 
68 Asep Ramdan, “Hidayat, “Islam dan Negara Pemikiran Ali Abdur Raziq, 159.  
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/100, diakses tanggal 10 November 2019 
69 Ibnu Waraq, Leaving Islam: Apostates Speak Out, (Amerika Serikat: Prometheus Books, 2003) 

https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/100


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

126 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Para penulis buku ini sebelumnya merupakan para sarjana-aktivis Muslim yang taat-

saleh sampai akhirnya mereka menyaksikan momen-momen mengerikan dalam hidup mereka 

hingga akhirnya mereka menyatakan “good bye” pada Islam. Kini mereka memilih menjadi 

Kristen, agnostik, atheis, humanis, sekularis, free thinker dan lain-lain. Setelah mendeklarasikan diri 

keluar dari Islam, mereka kemudian pada umumnya memilih tinggal di Barat untuk 

mendapatkan suaka politik. Itulah yang dialami Ibnu Warraq, Ali Sina, Anwar Shaikh, Faisal 

Muhammad, Sheraz Malik, Samia Labidi, Abul Kasem, dan masih banyak lagi. Semula mereka 

adalah para pemeluk Islam saleh yang kemudian memilih keluar dari agama ini setelah mereka 

mengalami dan menyaksikan peristiwa tragis dalam sejarah hidup mereka.70  

Ilustrasi di atas memberi pelajaran berharga buat umat Islam, khususnya kelompok 

Muslim militan-konservatif yang selama ini getol “berdakwah” dengan cara-cara kekerasan. 

Menurut Sumanto al-Qurthuby, perilaku brutal dan aksi-aksi kekerasan yang mereka lakukan 

tidak hanya menyebabkan simpati publik terhadap kaum Muslim merosot, atau melorotnya 

tingkat kepercayaan publik terhadap Islam sebagai agama damai, toleran-pluralis, dan “rahmatan 

lil alamain”, tetapi lebih dari itu tindakan konyol kaum radikal agama ini telah menyebabkan 

murtad sebagian umat Islam itu sendiri. Ke depan, kaum Muslim harus menebarkan Islam 

dengan cara-cara santun dan “civil” bukan dengan tindakan kasar dan “uncivil” yang justru 

merugikan Islam itu sendiri.71 

Wacana murtad juga saat ini ramai jadi diskursus pemikiran Islam di Indonesia. Seperti 

kasus pembunuhan terhadap orang bernama Suparno yang dianggap murtad oleh tiga orang 

yaitu, Amir Mahmud, Sony Sudarsono dan Agus Suprapto pada tanggal 12 Desember 2012 di 

desa Mayong Kidul, Mayong Jepara Jawa Tengah. Kasus tersebut bermula Suparno dianggap 

melakukan penodaan agama dengan melecehkan al-Qur'an, Allah SWT, Nabi Muhammad dan 

syari’at Islam. Sehingga bagi ketiganya Suparno dianggap telah murtad dan melecehkan Islam 

sehingga layak dibunuh berlandaskan syari’at Islam (hadis).72  

Selain itu kasus kontroversial Abdul Aziz penulis disertasi “Konsep Milk al-Yamin 

Muhammad Syahrur sebagai Keabsahan Hubungan Seksual Non-Marital”. Dalam kajian 

tersebut penulis mengatakan bahwa halal hubungan sex dengan milk al-yamin (budak wanita) di 

luar nikah. Pendapat ini oleh sebagian orang dianggap sudah keluar dari Islam (murtad). 

Menurut Nursalim, yang menghalalkan zina, dia bukan saja berdosa tetapi telah murtad dengan 

mengkutip pendapat Sayyid Sabiq dalam Fiqhus Sunnah, ‘Ulama Mesir itu menyebut delapan 

perkara yang menyebabkan seseorang telah murtad salah satunya adalah menghalalkan sesuatu 

yang oleh ijmak kaum muslimin diharamkan, contohnya adalah menghalalkan zina.73 

                                                             
70 Ibid., 67 
71 Sumanto Al Qurtuby, “Apostasy dan Radikalisme Agama”, http://elsaonline.com/ Feb 13, 2016/artikel, diakses 
tanggal 12 November 2019. 
72 Omega Suparno adalah jebolan pesantren Kudus yang sempat kuliah di IAIN Yogyakarta ini pindah kuliah ke 
Sekolah Tinggi Theologia Baptis Indonesia (STBI) Semarang untuk mengejar obsesi menjadi pendeta. Lebih lanjut 
baca, “Allahu Akbar!!! Trio Mujahid Jepara Eksekusi Murtadin Penghujat Islam”, https://www.voa-
islam.com/read/indonesiana/2013/06/25/25451//; diakses tanggal 16 Mei 2018. 
73Muh. Nursalim, “Menghalalkan Zina itu Murtad”, https://www.konfrontasi.com/content/khazanah//4 Sep 
2019, diakses tanggal 10 November 2019. 

http://elsaonline.com/
https://www.konfrontasi.com/content/khazanah


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

127 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Selain itu, kasus labelisasi murtad kepada Zuhairi Misrawi oleh wakil Amir Majelis 

Mujahidin (MM) Muhammad Abu Jibril. Label murtad terhadap Misrawi bermula dari 

statemennya di twiter “Kaum Islamis di negeri ini patut bersyukur, karena kita tidak akan 

membunuh mereka, di Mesir mereka dibunuh dan dinistakan #Bhineka Tunggal Ika#”. 

Menurut Abu Jibril, ucapan tersebut sudah mengandung kekufuran sekaligus menampilkan 

permusuhan dengan Islam paling tinggi di atas melebihi Yahudi, Syiah. Baginya Misrawi telah 

kafir dan batal syahadatnya, maka Abu Jibril menyitir hadis “man baddala dinahu faqtuluhu” sebagai 

hukuman baginya.74  

Potret di atas menunjukkan katagori murtad era kontemporer mengalami 

perkembangan konsep. Menurut Moqsith paling tidak ada tiga katagori yang dijadikan 

kencenderungan landasan menentukan murtad era kontemporer. Pertama, pernyataan langsung 

dari yang bersangkutan keluar dari Islam dan memilih agama lain atau tidak memilih agama lain 

dengan beragam alasan. Kedua, dengan dikeluarkan dari Islam tetapi masih memeluk Islam, 

seperti kasus Nashr Hamid Abu Zayd (Mesir) dan Ulil Abshar Abdalla (Indonesia). Kedua orang 

ini tidak pernah menyatakan keluar Islam, tetapi orang lain yang menyebutkan mereka keluar 

dari Islam. Bedanya kalau Nasr Hamid Abu Zayd dikeluarkan atas putusan Pengadilan, kalau 

Ulil Abshar Abdhlla dikeluarkan dari Islam oleh Athian Ali dari Bandung. Ketiga, satu kelompok 

Islam dikeluarkan dari Islam oleh kelompok lain, seperti kasus Ahmadiyah, Syi’ah difatwa sesat 

dan menyesatkan bahkan sudah dianngap keluar Islam oleh Majelis ‘Ulama Islam (MUI) pada 

tahun 2005.75 

Menyimak fenomena murtad yang terjadi pada lintasan sejarah peradaban Islam, mulai 

era Nabi Muhammad SAW hingga era kontemporer didapatkan beberapa pemaknaan: Pertama, 

sejak era Nabi Muhammad SAW hingga sekarang terus terjadi perebutan otoritas kebenaran 

pemahaman terhadap al-Quran dan hadis terhadap sumber normatif murtad. Kedua, karena 

terjadi perebutan otoritas sumber normatif murtad, maka sangat mungkin terjadi perebutan 

kepentingan dengan beragam motif, sehingga perlakuan terhadap status hukum murtad sangat 

fleksibel tergantung motif kepentingannya. Ketiga, dari latar tersebut tentu diperlukan kajian 

lebih mendalam dan tidak gegabah terkat penyikapan terhadap murtad di masyarakat.   

 

Analisis Kajian 

Perubahan epistemologis terhadap konsep murtad dalam pemikiran Islam 

mencerminkan transformasi paradigma pengetahuan keagamaan dalam lintasan sejarah. Analisis 

ini dibagi menjadi tiga periode utama: klasik, modern awal, dan kontemporer. 

Periode Klasik di dominasi teologi dan fiqh normatif. Dalam literatur klasik, murtad 

dipahami sebagai pengingkaran terhadap keimanan dan sebagai bentuk pemberontakan 

                                                             
74  A.Z. Muttaqin “Zuhairi Misrawi Mendeklarasikan Dirinya Musuh Islam Nomer Wahid”, 
https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/, 
diakses tanggal 20 Mei 2018. 
75 Abdul Moqsith Ghazali,” Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, dalam, www.islamlib.com, diakses tanggal 20 
Mei 2018. Fatwa kesesatan Syiah termaktub dalam Keputusan Fatwa Majelis ‘Ulama Indonesia Propinsi Jawa 
Timur, No. Kep.01/SKF-MUI/JTM/I/2012 Tentang Kesesatan Ajaran Syi’ah.  Baca, MUI Jatim, Fatwa dan 
Keputusan MUI Tentang Ajaran Syi’ah, (Surabaya: MUI Jatim, 2012), 35.  

https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/
http://www.islamlib.com/


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

128 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

terhadap otoritas komunitas Muslim. Konsep ini mengakar dalam peristiwa politik awal Islam, 

seperti Perang Riddah, yang mengaburkan batas antara pengingkaran teologis dan 

pembangkangan politik76. Mayoritas ulama fiqh klasik, seperti al-Shafi’i dan Malik, merujuk pada 

hadis “Barang siapa yang mengganti agamanya, maka bunuhlah dia” (HR. al-Bukhari) sebagai 

dasar hukum pidana terhadap murtad. 77 Dalam konteks ini, epistemologi murtad didasarkan 

pada pendekatan tekstual dan normatif yang menekankan stabilitas sosial-politik sebagai bagian 

dari menjaga agama (hifz al-dīn). 

Periode modern awal munculnya kesadaran kontekstual. Dengan masuknya 

modernitas dan kolonialisme, muncul kesadaran baru akan pentingnya menyesuaikan hukum 

Islam dengan realitas sosial. Tokoh reformis seperti Muhammad Abduh dan Rashid Rida 

menekankan pentingnya ijtihad dan reinterpretasi nash secara kontekstual. 78  Mereka mulai 

memisahkan antara murtad sebagai pilihan teologis individu dan riddah sebagai tindakan politik. 

Dalam tahap ini, pendekatan terhadap murtad mulai bergerak dari legalisme dogmatis menuju 

rekonstruksi normatif berdasarkan rasionalitas dan etika publik. 

Periode kontemporer, pendekatan sosiologis dan Hak Asasi Manusia. Dalam 

pemikiran Islam kontemporer, sejumlah sarjana menawarkan pendekatan baru yang berbasis 

pada kebebasan beragama dan hak individu. Abdullah Saeed,79 menegaskan bahwa tidak ada 

paksaan dalam agama (lā ikrāha fī al-dīn) harus dipahami sebagai prinsip etis yang fundamental, 

bukan sekadar retorika. Nasr Abu Zayd,80 mengkritik pendekatan skripturalistik yang menolak 

kontekstualisasi teks, dan menegaskan bahwa teks Al-Qur’an bersifat terbuka terhadap 

interpretasi sosial. Fazlur Rahman,81 juga mendorong pendekatan double movement—yakni 

membaca teks dalam konteks historis, lalu mengangkat nilai-nilainya ke dalam realitas 

kontemporer. Dalam perspektif ini, murtad tidak lagi dipandang sebagai kriminal, melainkan 

sebagai bagian dari dinamika iman yang manusiawi dan kompleks. 

Implikasi Epistemologis 

Perubahan makna murtad menunjukkan bahwa epistemologi Islam bersifat evolutif dan 

kontekstual. Seperti ditegaskan oleh Arkoun (1994), dominasi nalar dogmatis dalam Islam klasik 

perlu digantikan dengan pendekatan historis-kritis agar ajaran Islam tetap relevan dalam 

masyarakat plural. Pemaknaan ulang ini juga menunjukkan keterbukaan Islam terhadap prinsip-

prinsip hak asasi manusia dan kebebasan beragama sebagai nilai yang sejalan dengan maqāṣid 

al-sharīʿah. 

 

Kesimpulan 

Studi ini menunjukkan bahwa konsep murtad dalam Islam bukanlah entitas yang tunggal 

                                                             
76 Saeed, A., & Saeed, H. Freedom of Religion, Apostasy and Islam. (Ashgate, 2004) 
77 Kamali, M. H. Shari'ah Law: An Introduction. (Oneworld Publications. 2009) 
78 Hourani, A. Arabic Thought in the Liberal Age: 1798–1939. (Cambridge University Press. 1983) 
79 Saeed, A. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. (Routledge. 2006) 
80 Abu Zayd, N. H. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. (Amsterdam University Press. 
2006) 
81 Fazlur Rahman. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. (University of Chicago Press. 
1982) 



Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

129 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

dan statis, melainkan mengalami evolusi epistemologis yang kompleks seiring perubahan 

konteks sejarah, sosial, dan intelektual umat Islam. Pada masa klasik, murtad dipahami secara 

teologis dan legalistik sebagai ancaman terhadap stabilitas iman dan komunitas, yang kemudian 

diformulasikan dalam hukum pidana Islam oleh para fuqaha. Namun, seiring masuknya 

modernitas, muncul pendekatan yang lebih kontekstual dan rasional yang mempertimbangkan 

dinamika sosial-politik serta prinsip-prinsip keadilan. 

Dalam pemikiran kontemporer, pemahaman terhadap murtad mengalami pergeseran 

fundamental. Ia tidak lagi dilihat semata sebagai pelanggaran hukum agama, tetapi sebagai 

ekspresi identitas dan kebebasan individu yang dijamin secara etis dan normatif oleh prinsip 

maqāṣid al-sharīʿah dan nilai-nilai universal hak asasi manusia. Pendekatan sosiologis dan 

hermeneutik-kritis menawarkan cara baru dalam memahami doktrin agama, yang lebih inklusif, 

humanistik, dan relevan dengan tantangan zaman. 

Dengan demikian, evolusi epistemologi murtad menegaskan perlunya pembacaan ulang 

terhadap warisan keislaman, agar ajaran Islam tetap hidup sebagai etika spiritual yang 

mendukung keadilan, kebebasan, dan penghargaan terhadap martabat manusia. 

 

Referensi 

Arkoun, M. 1994. Rethinking Islam: Common Questions, Uncommon Answers. Westview 
Press. 

Abu Zayd, N. H. 2006. Reformation of Islamic Thought: A Critical Historical Analysis. 
Amsterdam University Press. 

Al-Ifriki, Ibnu Mandzur. 1990. Lisan Al-‘Arab, Juz III. Beirut: Dar Al-Fikr. 
Ali, Attabik & A.Zuhdi Muhdlor. 1989. Kamus Kontemporer Arab Indonesia. Yogyakarta: Multi 

Karya Grafika. 
 

Al-Kasani, Abu Bakar bin Mas'ud. 1910. Badā`i 'As-Ṣanā'i` FI tartib abu-Sharā'i`. Kairo: 

Maṭba'ah al-Jamāliyah, VII. 
Awdah, 'Abd al-Qadir. Tashrī` al-Jinā'ī al-Islami: Muqāranan bi al-Qanun al Wad`ī. Beirut: Dar al-

Katib al-`Arabî, tt  
Afwadzi, Benny. 2015. “Hadis Man Baddala Dinahu Faqtuluhu Telaah Semiotika Komunikasi 

Hadis”, Jurnal Esensia, Vol. 16, No. 2, 110. 
Assagaf, Ja‘far. 2015. Kontekstualisasi Hukum Murtad dalam Perspektif Sejarah Sosial Hadis”, 

JURNAL IJTIHAD, Vol. 14, No. 1, 22. 
Al-Raziq, Ali Abd. 1925 “Islam wa Ushul al-hukum bahtsn fi al-Khilafah wa al-hukukmah fi al-Islam”. 

Misriyah Cairo: Maktabah. 
Al-Qurtuby, Sumanto. 2019. “Apostasy dan Radikalisme Agama”, http://elsaonline.com/ Feb 

13, 2016/ 
al-Zuhaili, Wahbah.  Al-Fiqh al-Islam Wa Adillatuh, Jilid VII, Damaskus: Dar al-Fikr al-

Arabi.t.th. 
Al-Juzayri, ‘Abd al-Rahman. 2000. al-Fiqh ‘ala al-Madhahib al-Arba’ah. al-Qahirah: al Maktab al-

Thaqafi, Juz IV. 
Al-Ansari, Zakariyah.  Fath al-Wahhab, Juz II, (Bairut: Dar al-Fikr, t.th. 
Allalwani, Taha Jabir. 2011. Apostasy in Islam: A Historical and Scriptural Analysis. London: The 

Internatinal Institute of Islamic Thought 
Allalwani, Taha Jabir. 2005. La Ikraha fi ‘l-Din. Terj. Fuad Muhlis. Jakarta: Srigunting 

http://elsaonline.com/


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

130 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

 
A.Z. Muttaqin “Zuhairi Misrawi Mendeklarasikan Dirinya Musuh Islam Nomer Wahid”, 

https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-
musuh-islam-nomer-wahid/, diakses tanggal 20 Mei 2018 

Abdul Moqsith Ghazali,” Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, dalam, www.islamlib.com, 
diakses tanggal 20 Mei 2018.  

Asep Ramdan, “Hidayat, “Islam dan Negara Pemikiran Ali Abdur Raziq, 159. 
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/100, diakses tanggal 10 
November 2019 

Allahu Akbar!!! Trio Mujahid Jepara Eksekusi Murtadin Penghujat Islam”, https://www.voa-
islam.com/read/indonesiana/2013/06/25/25451//; diakses tanggal 16 Mei 2018. 

Eriyanto. 2011. Analisis Wacana: Pengantar Analisis Teks Media. Yogyakarta: LKiS 
Fairclough, Norman. 2003 Language and Power: Relasi Bahasa, Kekuasaan dan Ideologi. Malang: 

Boyan Publishing. 
Farawahida, dkk. 2012. “Faktor dan Cabaran Pertukaran Agama dalam Kalangan Masyarakat 

Melayu-Islam di Malasyia”, Jurnal Teknologi, Vol. 59, 41-50. 
Faris, Ahmad. 1991. Mu‘jam Maqayis al-Lugah. Jilid I-VI. Beirut: Dar al-Jayl. 
Fatwa kesesatan Syiah termaktub dalam Keputusan Fatwa Majelis ‘Ulama Indonesia Propinsi 

Jawa Timur, No. Kep.01/SKF-MUI/JTM/I/2012 Tentang Kesesatan Ajaran Syi’ah.   
Ghazali, Abd. Moqsith. 2018. Islam: Pintu Masuk dan Pintu Keluar”, www.islamlib.com. 
Haekal, Muhammad Husain. 2012. Abu Bakr as-Siddiq: Sebuah Biografi, terj. Ali Audah, cet. 12. 

Jakarta: Pustaka Litera Antarnusa. 
Hidayat, Asep Ramdan. 2003. “Islam dan Negara Pemikiran Ali Abd. Ar-Raziq”, Jurnal 

Mimbar, Vol. XIX, No. 2, 159.  
Hourani, A. 1983. Arabic Thought in the Liberal Age: 1798–1939. Cambridge University 

Press. 
Hornby, A.S & AP Cowie, AC. Gimson. 1974. Oxford Advanced Learner’s Dictinary of Current 

English. Oxford: Oxford University Press. 
Hasan Shobirin, “Mengenal Masyarakat Padang Pasir, Sejarah Kaum Badui Arab”, 

http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/ diakses tanggal 10 
November 2019. 

Kamali, M. H. 2009. Shari'ah Law: An Introduction. Oneworld Publications. 
Munawwir, Ahmad Warson. 1997. Kamus Arab Indonesia “Al Munawwir”. Surabaya: Pustaka 

Progresif. 
MUI Jatim, Fatwa dan Keputusan MUI Tentang Ajaran Syi’ah, (Surabaya: MUI Jatim, 2012), 35.  
Muh. Nursalim, “Menghalalkan Zina itu Murtad”, 

https://www.konfrontasi.com/content/khazanah//4 Sep 2019, diakses tanggal 10 
November 2019 

Nasif, Hafniy, dkk. t.th. Qawa’id al-Lugah al-‘Arabiyyah. Surabaya: al-Hikmah, t.th. 
Ocktoberrinsyah. 2014. “Kemurtadan dalam Islam: Perspektif Sejarah dan Hukum”, Jurnal 

Asy-Syir'ah, Vol. 49, No. 1, 147. 
Rusyd, Ibn. t.th. Bidayatul al Mujtahid. Beriut: Darul Fikr. 
Ridha, Muhammad. 2010. Sirah Nabawiyah, terj. Anshori Umar. Bandung: Isyad Baitus Sallam. 
Rahman, Fazlur. 1982. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

University of Chicago Press. 
Rudolph Peters, and Gert J.J. De Vries, “Apostasy in Islam. Die Welt Des Islams”.  

http://www.jstor.org/stable/1570336,  diakses tanggal 14 Juli 2018. 
Saeed, A. 2006. Interpreting the Qur’an: Towards a Contemporary Approach. Routledge. 
Saeed, A., & Saeed, H. 2004. Freedom of Religion, Apostasy and Islam. Ashgate. 

https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/
https://www.arrahmah.com/2013/08/03/zuhairi-misrawi-mendeklarasikan-dirinya-musuh-islam-nomer-wahid/
http://www.islamlib.com/
https://ejournal.unisba.ac.id/index.php/mimbar/article/view/100
http://www.islamlib.com/
http://islamlib.com/kajian/mengenal-masyarakat-padang-pasir/
https://www.konfrontasi.com/content/khazanah
http://www.jstor.org/stable/1570336


Evolusi Epistemologi Murtad: Dari Makna Teologis Ke Makna Sosiologis Dalam Lintasan Sejarah Pemikiran 

Islam 

 

131 
Al-Hikmah: Vol. 11 Issue 2, 2025   

 

Sofyan AP. Kau & Zulkarnain Sulaeman. 2016. “Kritik Terhadap Epistemologi Fikih 
Murtad”, Jurnal Ahkam, Vol. XVI, No. 1, 51. 

Sabiq, Sayyid. 1983. Fiqih al-Sunnah, Jilid III. Beriut: Dar al-Fikr. 
Tim Penyusun. 1999. “Ridda”, Ensiklopedi Hukum Islam. Jilid 3. Jakarta: PT Ichtiar Baru Van 

Hoeve. 
Umar, Nasaruddin. Deradikalisasi Pemahaman Al-Qur’an. Jakarta: PT Elex Media Komputindo 

Kompas Gramedia, 2014. 
Waraq, Ibn. 2003. Leaving Islam: Apostates Speak Out. Amerika Serikat: Prometheus Books. 
Yusuf, S. Maryam. 2007. Konversi Agama Etnis Cina. Yoyakarta: Nadi Pustaka. 

 

 

https://www.google.co.id/search?safe=strict&sxsrf=ACYBGNTmX5V9GpNpiR-ajsl8pVNXYumJvw:1573944071877&q=prometheus+books&stick=H4sIAAAAAAAAAOPgE-LUz9U3MEsyy6pQgjDL80wstNQyyq30k_NzclKTSzLz8_TLizJLSlLz4svzi7KLrQpKk3IyizNSixaxChQU5eemlmSklhYrJOXnZxcDAMd1K2RTAAAA&sa=X&ved=2ahUKEwjDtbPK5u_lAhXL4zgGHWGVB94QmxMoATAUegQIDBAV

	Abstract

